
iJurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

JURNAL PENELITIAN AGAMA DAN MASYARAKAT

PENAMAS
Volume 31, Nomor 2, Juli - Desember 2018

Halaman 251 - 490

DAFTAR ISI

LEMBAR ABSTRAK ----------------------------------------------------------------- 	 251 -264

ANALISIS TEORI AROUSAL DAN PERTIMBANGAN SOSIAL (SOCIAL JUDGEMENT) 
TERHADAP MANTAN ANGGOTA GAFATAR DI KABUPATEN LEBAK PROVINSI 
BANTEN

Daniel Rabitha --------------------------------------------------------------------- 	 265 - 276

PENGALAMAN KOMUNIKASI AGAMA KOMUNITAS MUSLIM-KRISTIANI DI 
KEPULAUAN MALUKU

Sulaeman -------------------------------------------------------------------------- 	 277 - 296

RELEVANSI  PEMAHAMAN AGAMA DENGAN INTERAKSI SOSIAL SISWA 
(STUDI PADA SEKOLAH MENENGAH ATAS NEGERI (SMAN) SE-KECAMATAN 
TANAHSAREAL, KOTA BOGOR)

M. Dahlan R. ----------------------------------------------------------------------- 	 297 - 310

PEMANFAATAN TEKNOLOGI INFORMASI DAN KOMUNIKASI DALAM 
PEMBELAJARAN DI KELAS COMPUTER BASED TEST (STUDI MAN 1 KOTA 
BEKASI)

Saimroh ---------------------------------------------------------------------------- 	 311 - 326

AL-BUGISI DAN PENDIDIKAN KADER ULAMA

Ilham ------------------------------------------------------------------------------- 	 327 - 346



ii Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

KOMPETENSI PENYULUH AGAMA DALAM MENYUSUN NASKAH MATERI HAK 
ASASI MANUSIA (HAM)

Dudung Abdul Rohman ----------------------------------------------------------- 	 347 - 360

SURAKARTA BERGERAK (REKONSTRUKSI SEJARAH PERGERAKAN DI 
SURAKARTA AWAL ABAD KE 20)

Syamsul Bakri ---------------------------------------------------------------------- 	 361 - 378

IKATAN KEKERABATAN DAN KEDAMAIAN UMAT BERAGAMA (STUDI KASUS 
DI DESA KERTA JAYA, KECAMATAN PEBAYURAN, KABUPATEN BEKASI, JAWA 
BARAT)

Rudy Harisyah Alam --------------------------------------------------------------- 	 379 - 396

PENDIDIKAN KEPERCAYAAN TERHADAP TUHAN YANG MAHA ESA: 
PEMENUHAN HAK SISWA PENGHAYAT DI SEKOLAH

Zakiyah ---------------------------------------------------------------------------- 	 397 - 418

PENDIDIKAN BERBASIS ADAB DALAM PERSPEKTIF AHMAD HASSAN

Syarif Hidayat ---------------------------------------------------------------------- 	 419 - 432

EVALUASI KEBUTUHAN DAN PEMBINAAN GURU PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 
DI SEKOLAH

Lisa’diyah Ma’rifataini ------------------------------------------------------------- 	 433 - 448

SEMANGAT KEBANGSAAN DALAM KITAB AL-NAGHAM KARYA KH. AHYAUDDIN 
IBN KH. ANWAR IBN HAJI KUMPUL SERIBANDUNG

Zulkarnain Yani -------------------------------------------------------------------- 	 449 - 466

PERSPEKTIF SISWA DALAM BINGKAI KEBANGSAAN (STUDI KASUS PADA 
ORGANISASI ROHIS SMAN 1 SLEMAN YOGYAKARTA)

Mulyani Mudis Taruna ------------------------------------------------------------- 	 467 - 482

INDEKS PENULIS ------------------------------------------------------------------ 	 483 - 486

PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN AGAMA DAN MASYARAKAT -------- 	 487 - 490



iiiJurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, Volume 31 Nomor 2, Juli-Desember Tahun 2018 
dapat diterbitkan dan hadir di hadapan pembaca. Penerbitan edisi kali ini bersamaan dengan 
perubahan susunan Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS terhitung sejak Januari 2017. Jurnal 
PENAMAS mulai tahun itu juga memulai pengelolaannya dengan menggunakan Open 
Journal System (OJS). Sistem ini memungkinkan artikel-artikel yang terbit di setiap edisinya 
dapat diunduh secara lengkap melalui website Jurnal PENAMAS. Kami berharap, perubahan 
pengelolaan menjadi OJS ini menjadikan diseminasi artikel dapat tersebar lebih luas melalui 
media online.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 13 (tigabelas) artikel, yang terbagi ke 
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama 
dan Keagamaan, serta Lektur dan Khazanah Keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian 
ini menjadi fokus Jurnal PENAMAS, sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai lembaga 
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Perubahan pengelolaan jurnal menjadi OJS ini cukup mempengaruhi proses editorial. 
Misalnya, proses koreksi dan revisi dari penulis ke Tim Redaksi, begitu pun dari penulis ke 
Mitra Bestari, dan sebaliknya mengalami beberapa kali kesalahan dalam proses submission 
dan uploading secara online. Salah satu penyebabnya adalah karena kekurangpahaman 
sistem OJS dari beberapa penulis dan anggota Tim Redaksi dan juga Mitra Bestari. Karenanya, 
terdapat perbedaan waktu penerbitan dengan waktu pengesahan naskah pada nomor kali 
ini. Selain itu, kami kerap mengalami kendala teknis, sehingga membuat website PENAMAS 
tidak dapat diakses.

Mulai edisi tahun ini (2018), Tim Redaksi memutuskan bahwa dalam rangka mendukung 
sistem OJS ini, maka jumlah edisi Jurnal PENAMAS akan dikurangi menjadi dua edisi atau 
nomor. Dengan frekuensi penerbitan dua edisi dalam setahun, kami berharap akan lebih 
mudah dalam mengelola Jurnal PENAMAS dengan sistem OJS. Selain itu, mulai tahun ini 
juga, Tim Redaksi akan menghilangkan imbuhan "ke" dan "an" pada kata “Keagamaan" 
dan "Kemasyarakatan", tapi tetap mempertahankan nama terbitan jurnal, yaitu: PENAMAS. 
Tujuannya, untuk memperjelas akronim atau singkatan Jurnal PENAMAS, yaitu: Jurnal 
Penelitian Agama dan Masyarakat. Namun demikian, pada bagian sinopsis Tim Redaksi akan 
menjelaskan bahwa Jurnal PENAMAS ini menerbitkan hasil-hasil penelitian dan pemikiran 
yang terkait dengan masalah-masalah Keagamaan dan Kemasyarakatan, yang terbagi dalam 
tiga bidang, yakni: Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama dan Keagamaan, serta Lektur 
dan Khazanah Keagamaan. Kami yakin, dengan perubahan ini akan menunjukkan kekhasan 
Jurnal PENAMAS dibanding jurnal-jurnal lainnya.

Akhirnya, segenap Dewan Redaksi mengucapkan terima kasih kepada seluruh anggota 
Tim Redaksi, terutama para Mitra Bestari, dan berbagai pihak yang telah membantu proses 



iv Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

editorial pada edisi kali ini, yakni: Prof. Dr. H. Nanang Fatah, M.Pd (Universitas Pendidikan 
Indonesia); Prof. Dr. H. Muhammad Hisyam, M.A. (Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia); 
Prof. Dr. H. Imam Tholkhah, M.A. (Sekolah Tinggi Agama Islam La Roiba Bogor); H. Hendri 
Tanjung, Ph.D (Universitas Ibn Khaldun Bogor); Prof. Dr. H. Zulkifli Harmi, M.A. (Universitas 
Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Dr. H. Abdul Azis, M.A. (Universitas Islam Jakarta); 
Fuad Fakhrudin, Ph.D (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Prof. Dr. H. 
Abudin Nata, M.A. (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Lukman Hakim, 
Ph.D (Universitas Muhamadiyah Jakarta); Prof. Dr. H. Dwi Purwoko, M.Si (Lembaga Ilmu 
Pengetahuan Indonesia); dan Prof. Dr. H. Marzani Anwar, M.Pd.I (Balai Litbang Agama Jakarta), 
yang telah memberikan koreksi dan saran perbaikan untuk artikel-artikel yang terbit pada 
Volume 31 Nomor 2, Juli-Desember Tahun 2018 ini. Juga, tak lupa kami ucapkan terima kasih 
kepada Firdaus Wajidi, Ph.D (Universitas Negeri Jakarta) dan Ahmad Noval, M.Pd (Universitas 
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung) selaku editor bahasa untuk abstrak berbahasa 
Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan 
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan 
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Desember 2018
Dewan Redaksi



361361

SURAKARTA BERGERAK (REKONSTRUKSI  SEJARAH PERGERAKAN
DI SURAKARTA AWAL ABAD KE 20)

THE MOVEMENT OF SURAKARTA (THE RECONSTRUCTION OF THE 
MOVEMENT HISTORY IN SURAKARTA IN THE 20TH CENTURY)

SYAMSUL BAKRI

Abstract
This article is the result of a historical research, which aims to reconstruct the emergence 
and growth of social movement in Surakarta in colonial period. This study answers the 
questions of dynamics and movement in Surakarta, which included: (1) the background 
factors of the dynamics and movement in Surakarta in colonial period, and (2) the 
form of dynamics and movement. The theory used in this research was the theory of 
conflict, social movements, and resistance ideology. The use of social theories in this study 
was important so that historical research could expand in space (synchronous), while 
remaining grounded in a basic pattern of history that was elongated in time (diachronic). 
This study found historical facts that, in a piece of history of the movement in Indonesia, 
there were various factors and forms of the dynamics of movement in Surakarta in 
colonial period. The dynamics and movement in Surakarta were motivated by increasing 
the struggle of indigenous organizations and modern media. The form of dynamics and 
movement in Surakarta was central circular, complex and interrelated in various fields, 
namely social and cultural sectors, agrarian, economy, politic and religion. The results of 
this research contributed knowledge to the discipline of history, especially in the exposure 
and reconstruction of a history fragment of the dynamics and movement of natives 
(indigenous people) in the imperialism revolt.

Keywords:	 Social Movement, Native People, Vorstenlanden, Colonialism, Capitalism.

Abstrak
Artikel ini dimaksudkan untuk merekonstruksikan peristiwa dinamika dan pergerakan 
di Surakarta Era Kolonial. Penelitian ini menjawab pertanyaan tentang: (1) faktor yang 
melatarbelakangi munculnya dinamika dan pergerakan di Surakarta era kolonial, dan 
(2) bentuk dinamika dan pergerakannya. Adapun teori yang dipergunakan adalah 
teori konflik, gerakan sosial, dan ideologi perlawanan. Penggunaan teori-teori sosial 
ini penting agar penelitian sejarah dapat mengembang dalam ruang (sinkronis), di 
samping tetap berpijak pada corak dasar sejarah yang sifatnya memanjang dalam waktu 
(diakronis). Penelitian ini menemukan fakta historis bahwa, dalam penggalan sejarah 
pergerakan di Indonesia, terdapat berbagai faktor dan bentuk dinamika pergerakan. 
Dinamika dan pergerakan di Surakarta dilatarbelakangi oleh meningkatnya perjuangan 
kaum pribumi dalam menggunakan organisasi dan media modern. Dinamika dan 
pergerakan di Surakarta berbentuk lingkaran sentral, bersifat kompleks dan saling 
terkait di berbagai bidang, yakni bidang sosial budaya, agraria, ekonomi, politik dan 
keagamaan. Hasil penelitian ini telah memberikan kontribusi keilmuan dalam disiplin 
Sejarah, terutama dalam paparan dan rekonstruksi penggalan sejarah tentang dinamika 
dan pergerakan kaum pribumi dalam menghadapi imperislisme.

Kata Kunci:	 Gerakan Sosial, Kaum Pribumi, Kota Kerajaan, Kolonialisme, Kapitalisme.

Syamsul Bakri
Institut Agama Islam Negeri 

Surakarta
Jl. Pandawa, Pucangan, 

Kartasura, Sukoharjo, Jawa 
Tengah, Indonesia.

Email: syamsbakr99@gmail.
com

Naskah Diterima:
Tanggal 12 April 2018;

Revisi 22 Mei - 3 Desember 
2018;

Disetujui 3 Desember 2018



362

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

PENDAHULUAN
Tulisan ini memaparkan sejarah Surakarta 
pada awal abad XX. Surakartra merupakan 
kota tradisional yang memiliki jejak-jejak 
sejarah yang terkait dengan dinamika 
pergerakan Indonesia dewasa ini. Dinamika 
pergerakan di Surakarta menarik untuk dikaji 
karena Surakarta awal abad XX merupakan 
kota yang bergerak. Pergerakan di Surakarta 
itu mengilhami pergerakan di daerah lain.

Sejarah Surakarta memiliki dinamika 
yang luas, baik di dalam konteks budaya, 
sosial, ekonomi, politik, dan agama. 
Surakarta telah menjadi miniatur penting 
bagi eksistensi sosial masyarakat Jawa yang 
hirarkis dan sekaligus menjadi ruang bagi 
pergerakan politik dan keagamaan, baik yang 
ortodok, modernis, maupun revolusioner. 
Surakarta merupakan kota tradisonal Jawa 
yang memiliki makna penting dalam sejarah 
perkembangan dan gerakan di Indonesia. 
Dari perpsektif inilah, penelitian tentang 
Surakarta menjadi penting.  

Adapun persoalan yang muncul, 
dirumuskan sebagai berikut: Apa faktor yang 
melatarbelakangi munculnya dinamika dan 
pergerakan di Surakarta di era kolonial?, dan 
bagaimana bentuk dinamika dan pergerakan 
di Surakarta era kolonial?

Kerangka Konsep

Pergulatan dengan sejarah dimaksudkan 
untuk melakukan rekonstruksi masa lalu. 
Paradigma sejarah dalam penelitian ini 
menggunakan theoretical framework dari 
John Tosh bahwa kajian sejarah tidak semata-
mata mengkaji kronologi dan perubahan 
sosial, tetapi juga arah perubahan-perubahan 
itu berjalan (Tosh: 1984, 129). Perspektif 

sejarah Tosh diaplikasikan dalam penelitian 
ini untuk mengetahui latar belakang, situasi 
dan kondisi sosial penyebab muncunya 
dinamika pergerakan di Surakarta awal abad 
ke-20.

Upaya rekonstruksi masa lalu dalam 
penelitian ini menggunakan model 
Lingkaran Sentral. Di dalam model ini 
diasumsikan bahwa kejadian pada pusat 
lingkaran akan mempunyai akibat-akibat di 
sekitarnya. Pada gilirannya, pusat lingkaran 
dan sekitarnya tersebut akan menyebabkan 
terjadinya pusat baru yang di sekitarnya 
juga akan timbul gejala-gejala lagi, dan 
seterusnya (Kuntowijoyo: 2003: 49-51). 
Adapun teori-teori yang secara spesifik 
digunakan sebagai alat analisis adalah teori 
konflik dan teori gerakan sosial.

METODE PENELITIAN
Dalam riset ini, metode yang digunakan 
adalah metode sejarah. Tahap heuristik 
dilakukan dengan mengumpulkan sumber-
sumber dari surat kabar sezaman arsip 
dan memory van overgave, dilanjutkan 
dengan kritik sumber, yakni kritik eksternal 
untuk menguji otentisitas surat kabar yang 
dijadikan sumber primer (Reiner: 1987, 
76), dan kritik internal dengan menguji 
kredibilitas makna yang termaktub dalam 
surat kabar tersebut (Kuntowijoyo: 2003, 99-
100).

Langkah selanjutnya adalah melakukan 
interpretasi dan analisa dengan teori-
teori ilmu sosial. Model historiografi yang 
digunakan adalah model tematik-kronologis.



363

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN
Hindia Belanda Era Kolonial

Kondisi Hindia Belanda era Kolonial 
dipengaruhi oleh transformasi negara-
negara Barat menjadi negara industri. 
Kerajaan Belanda kemudian menerapkan 
kebijakan ekonomi liberal pada tahun 1870. 
Kebijakan ini tidak dapat meningkatkan 
kesejahteraan pertanian di Hindia. Atas 
pertimbangan kemanusiaan, maka Parlemen 
Belanda mengusulkan perlunya kebijakan 
politik yang mengarah pada peningkatan 
kesejahteraan rakyat Hindia dengan Politik 
Etis (Etische Politiek) (Suminto, 1996: 100).

Politik Etis berawal dari pidato Ratu 
Wilhelmina tahun 1901 di Staten Generaal 
yang menegaskan bahwa Kerajaan Belanda 
merasa mempunyai kewajiban moral 
terhadap rakyat pribumi. Politik Etis bermula 
dari kritikan kaum liberal terhadap Kerajaan 
Belanda, di antaranya datang dari C. Th. van 
Devender. Ia menuliskan tulisan di sebuah 
surat kabar Belanda, bahwa Kerajaan Belanda 
berutang kepada rakyat Indonesia, sehingga 
perlu politik etis (Fikiran Ra’jat, 1933: 17).

Sebagaimana disebutkan dalam surat 
kabar Tjaja Hindia (1916, 166), Politik Etis 
itu memberikan penekanan pada trilogi, 
yaitu pendidikan, irigasi, dan emigrasi 
(Baudet: 1987, 101). Salah satu dampaknya 
adalah semakin semarak pendirian 
lembaga pendidikan (Bromartani: 1931). 
Politik Etis dimanfaatkan olerh Pemerintah 
Kolonial untuk mempertahankan dan 
melanggengkan daerah jajahan (Islam 
Bergerak, 1921:1).

Kemajuan yang terjadi masih dianggap 
sebagai kemajuan semu, dan bukan 
kemajuan umum bagi bumiputra (Tjaja 

Hindia, 1916: 175). Politik Etis dicetuskan 
karena banyaknya modal asing yang 
masuk ke Hindia, sedangkan buruh 
profesional masih sangat kurang. Alasan 
tersebut menunjukkan bahwa Politik 
Etis dimaksudkan untuk memekarkan 
imperialisme, sebagaimana diterangkan 
dalam surat kabar Fikiran Ra’jat (1933: 3) 
sebagai berikut; ”Di dalam hakekatnja, 
Etische Politiek ini hanja membikin Indonesia 
masak oentoek mekarnja imperialisme”.Tan 
Malaka (2000:53) juga mengkritik pendirian 
sekolah-sekolah pemerintah, yang hanya 
untuk menciptakan kaki-kaki kolonial.

Awal abad XX juga ditandai dengan 
perubahan secara revolusioner, yang 
ditandai dengan semakin semaraknya 
kegiatan jurnalisme (Shiraishi,  1997: 42). 
Dalam sejarah perjuangan, jurnalisme bukan 
hanya sebagai industri bisnis penerbitan, 
tetapi merupakan sarana pendidikan, 
penyebaran gagasan, alat perjuangan, 
serta propraganda politik. Budaya baru 
yang tumbuh di kalangan “melek huruf” ini 
berawal dari adanya para jurnalis bumiputra 
yang bekerja di penerbitan Indo dan 
Tionghoa. Pada  tahun 1903, Tirto Adhisoerjo 
mendirikan dan memimpin Soenda Berita di 
Cianjur, sebuah surat kabar pertama yang 
dibiayai, dikelola, disunting, dan diterbitkan 
oleh kaum bumiputra.

Empat tahun berikutnya, ia mendirikan 
mingguan Medan Prijaji, berbahasa Melayu 
dengan nuansa kritik sosial yang tajam. 
Medan Prijaji adalah surat kabar milik 
Sarekat Prijaji yang diketuai oleh R.M. 
Prawirodiningrat dengan Tirto Adhisoerjo 
sebagai sekretarisnya (Suryanegara, 2010: 
355). Adhisoerjo, bersama Samanhoedi, 
juga mendirikan harian Sarotomo di 
Semarang. Pada tahun 1912, Tjokroaminoto 

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)



364

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

mendirikan redaksi Oetoesan Hindia sebagai 
corong utama perjuangan Sarekat Islam (SI). 
Di Bandung, Abdoel Moeis menerbitkan 
surat kabar Kaoem Moeda. Pada tahun 1920, 
Central Sarekat Islam (CSI) menerbitkan 
surat kabar bernama Pemberita C.S.I. Surat 
kabar mingguan yang terbit di Yogyakarta ini 
memuat persoalan sosial, politik, ekonomi, 
dakwah Islam, dan informasi bagi anggota 
SI (Islam Bergerak,  1920: 2).

Pada tahun 1917, di Surakarta juga 
muncul surat kabar Islam Bergerak, sebagai 
pendukung Medan Moeslimin (1996: 24) 
Penerbitan tersebut dimaksudkan untuk 
melawan siapapun yang menghina Islam 
dan bumiputra, menerangkan soal-soal 
keislaman, dan memberikan informasi 
tentang kebutuhan umat Islam dalam 
kehidupan.

Kehadiran surat kabar tersebut menjadi 
media pertahanan diri dan perlawanan 
terhadap surat kabar Kristen Mardi Rahardjo 
yang sering memojokkan umat Islam (Islam 
Bergerak, 1917: 1). Dalam melawan kelompok 
anti Islam, cara yang digunakannya adalah 
argumentatif. Kedua surat kabar ini juga 
memberikan pemahaman bahwa Islam tidak 
melarang umatnya mengikuti tradisi modern 
seperti memakai dasi, bermain sepakbola, 
dan berpakaian modern (Bakri, 2015: 35).

Surat kabar revolusioner lainnya adalah 
Sinar Djawa yang diterbitkan untuk pertama 
kali oleh SI Semarang pada tahun 1914 
dengan pimpinan redaksi P.H. Koesoemo 
dibantu Mohammad Joesoef dan Saleh 
Handojomo sebagai redaktur. Ketika 
pimpinan redaktur dipegang oleh Semaoen, 
Marco, dan Darsono, pada tahun 1918, 
namanya diubah menjadi Sinar Hindia. 
Surat kabar ini sekaligus menjadi organ SI 

Semarang. Nama Sinar Hindia kemudian 
berubah menjadi Api pada 1 Agustus 1924. 
Perubahan ini didasarkan pada tiga alasan, 
yaitu: nama Hindia sering tertukar dengan 
nama India (British-Indie), sudah tidak sesuai 
dengan kehendak rakyat yang menuntut 
kemerdekaan melalui perjuangan kasta, 
dan singkatan S.H. mudah keliru dengan 
nama-nama lainnya. Nama Api memiliki 
filosofi yang mendasar, yaitu unsur semesta 
yang digunakan untuk memasak makanan, 
menerangi tempat gelap, membinasakan 
kotoran, dan menyembuhkan penyakit. 
Dengan kata lain, Api dimaksudkan untuk 
melenyapkan kapitalisme (Api, 1924: 1).

Beberapa media yang disebutkan di 
muka tersebut mempunyai peran yang cukup 
strategis dalam melakukan propaganda 
perjuangan organisasi. Topik-topik terkait 
dengan kesetaraan sosial, egalitarianisme 
kemanusiaan, dan perlawanan terhadap 
penindasan menjadi tema penting yang 
banyak dibicarakan oleh sejumlah media 
massa waktu itu (Doenia Bergerak, 1914: 
3-8).

Pada akhir 1913, Pantjaran Warta 
melancarkan kecaman terhadap lembaga 
pergundikan yang dilakukan oleh orang 
Eropa. Harian ini menuntut dilakukannya 
pernikahan yang sah terhadap perempuan-
perempuan Jawa (Korver, 1985: 45). Topik-
topik yang menyangkut masalah gender 
juga menjadi bahan diskusi di media 
massa. Soal fikih perempuan menjadi 
tema penting dalam Medan Moeslimin.  
Perkembangan pesat di dunia jurnalisme 
tersebut menunjukkan adanya perubahan 
besar dalam bidang kebudayaan, yang juga 
berdampak pada aspek politik. Pemerintah 
sering tidak adil dalam memberlakukan 
kebijakan terhadap dunia pers pribumi, dan 



365

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

menganakemaskan pers Belanda dan Eropa. 
(Islam Bergerak,  1917: 1).

Surat kabar dipilih sebagai alat 
perjuangan karena dianggap efektif 
dalam menciptakan opini publik, sehingga 
pengaruh gagasan-gagasan yang ditulis 
akan sampai pada pembaca dengan cepat 
dan meluas (Fikiran Ra’jat, 1933:6-8). Oleh 
karena itu, tidak mengherankan jika setiap 
perhimpunan memiliki organ dalam bentuk 
surat kabar.

Dinamika Pergerakan di Surakarta

Dinamika Sosial Budaya

Di dalam sejarah pergerakan nasional, 
Surakarta merupakan salah satu kota 
penting di Jawa. Kota Surakarta berada di 
posisi Jawa bagian tengah yang sering juga 
disebut Vorstenlanden, sebagaimana kota 
Yogyakarta. Vorstenlanden berarti Land of 
the Kings (Tanah Raja-Raja). Vorstenlanden  
menjadi wilayah teritorial Pemerintah Hindia 
Belanda yang diorganisir oleh pejabat 
kolonial yang disebut sebagai Residen, 
sehingga Surakarta menjadi sebuah kota 
Karesidenan. Surakarta, sebagaimana juga 
Yogyakarta, memiliki kekhususan, yaitu 
adanya sifat semi otonom.

Surakarta, sebagai negara tradisional, 
menempatkan raja pada titik sentrum 
lingkaran sosial politik masyarakat. 
Perubahan dinamis yang terjadi pada abad 
ke-20 di Surakarta telah menyebabkan 
perubahan budaya dan hubungan sosial. 
Sebelumnya, kondisi masyarakat sangat 
terkait dengan struktur relasi antara 
Susuhunan dengan Gouvernemen. Tetapi 
setelah zaman pergerakan hubungan orang-
orang pergerakan dengan Gouvernemen 

lebih mendominasi dan memiliki dampak 
sosial politik (Nurhayati, 1999:157 & 170). 
Hal ini menandakan era baru dalam struktur 
sosial dan budaya di Surakarta. Posisi 
sosial politik kraton yang melemah telah 
digantikan oleh kaum pergerakan.

Kota Surakarta merupakan kota 
tradisional yang ditandai dengan pembagian 
spasial yang  jelas berdasarkan status 
sosial dan dekatnya kedudukan pemukim 
dengan kraton. Struktur masyarakat yang 
hierarkis ini sebenarnya sudah diawali 
pada masa pemerintahan Sultan Agung 
Hanyakrakusuma (1613-1645 M) yang 
mulai membentuk dan mengatur birokrasi 
kerajaan.

Di dalam arsip-arsip sebelum Perjanjian 
Giyanti 1755 M, diketemukan naskah nomor 
1 yang berisi catatan pembagian wilayah 
kerajaan, struktur birokrasi dan nama-
nama prajurit Mataram. Sultan Agung 
juga membentuk dan mengatur birokrasi 
kerajaan serta nama-nama abdi dalem. 
Pembentukan struktur masyarakat yang 
hierarkis ini dilanjutkan oleh Amangkurat 
I (1645-1677M). yang mengatur tentang 
gelar dan pangkat untuk keluarga Kerajaan 
Mataram (Margono,  2004:1-3).

Secara sosiologis, konteks struktur 
sosial masyarakat Surakarta sangat kuat 
dengan susunan hierarkisnya, dan berlaku 
hubungan patron-klien (gusti-kawulo). 
Istilah hubungan gusti-kawulo ini diterapkan 
dalam kerajaan dengan menganalogikan 
raja sebagai patron dan rakyat sebagai klien 
(Pranoto, 210: 82-83). Struktur hierarkis ini 
begitu mengakar yang ditandai dengan 
fakta linguistik, yaitu adanya bahasa yang 
bertingkat: ngoko, kromo, dan kromo inggi 
(Lombard,  1996:59).



366

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

Struktur hirarkis tersebut mengindikasi-
kan bahwa posisi raja berada di atas rakyat. 
Dalam struktur patron-klien, seorang raja 
diposisikan sebagai poros dunia, sekaligus 
patron (penguasa wilayah dan penguasa 
politik) yang diwujudkan dalam bentuk 
kepemilikan tanah sedangkan rakyat 
sebagai pemilik tenaga kerja. Sedangkan 
secara politis, raja adalah pucuk pimpinan 
monarki tertinggi yang memiliki wewenang 
penuh untuk mengatur kehidupan rakyatnya 
(Pranoto, 2010:83).

Sebagai pusat kerajaan, di kota ini 
banyak para bangsawan istana bermukim, 
di samping itu menjadi pusat kajian 
kebudayaan, bahasa dan ilmu pengetahuan. 
Hal ini ditandai berdiri Instituut Voor de 
Javaansche Taal (Lembaga Pendidikan 
Kerajaan untuk Bahasa Jawa) tahun 1832 
M yang menekankan pembelajaran bahasa 
dan etika Jawa. Lembaga ini didirikan oleh 
Gericke di Surakarta yang akhirnya bubar 
pada tahun 1843 (Winter: 1928, v). 

Kota Surakarta juga melahirkan 
para pujangga kraton yang telah banyak 
memproduk karya sastra, baik dalam 
bentuk serat, babad maupun suluk. De Graf 
(1995: 112-113) menuliskan nama para 
pujangga dan karya sastra yang terkenal 
di Surakarta, yaitu Kyai Yasadipura I (Serat 
Bratayudha, Serat Rama, Babad Gianti, Suluk 
Dewaruci), KGPAA Amangku Nagara II yang 
setelah menjadi raja bergelar Susuhunan 
Pakubuwana V (penggagas penggubahan 
Serat Centini), Kyai Ranggasutrasna, R. Ng. 
Sastradipura (bersama R. Ng. Yasadipura I 
menggubah Serat Centini), Sri Susuhunan 
Pakubuwana IV (Serat Wulangreh), Sri 
Mangunagara IV (Serat Wedhatama), 
Yasadipura II (Babad Pakepung), R. Ng. 
Ranggasasmita (Suluk Martabat Sanga), 

R. Ng. Ranggawarsita (Serat Wirid Hidayat 
Jati, Serat Kalatidha, Babad Itih) dan masih 
banyak pujangga dan naskah lain. Beberapa 
naskah ditulis tanpa nama pengarang.

Kondisi sosial budaya di Vorstenlanden 
juga ditandai dengan kebijakan Pemerintah 
Kolonial yang bertindak untuk menghapuskan 
lambang-lambang feodalisme bangsawan 
Jawa. Pada awal tahun 1900-an, posisi kaum 
bangsawan di kota Surakarta mulai merosot 
dan kehilangan elan vital, baik secara politik, 
sosial maupun ekonomi. Hal ini disebabkan 
oleh jumlah mereka yang terus bertambah, 
sedangkan jumlah fungsi dan peran yang 
tersedia dan menjadi sumber penghasilan 
terbatas. Kemerosotan juga terjadi akibat 
semakin majunya pemikiran masyarakat 
Surakarta yang berani mengkritik kekuasaan 
otokrasi. Selain itu, kondisi ini juga sangat 
dipengaruhi oleh budaya Barat yang dibawa 
oleh penguiasa Hindia Belanda.

Dalam situasi sosial budaya yang 
demikian, sistem lapisan sosial mulai terlihat 
pecah. Kalangan ningrat masih dengan 
keras mempertahankan berlakunya aneka 
ragam perbedaan status antara bangsawan 
dan warga biasa, termasuk terkait dengan 
masalah pakaian. Pesta-pesta yang digelar 
oleh orang biasa, seperti pesta pernikahan, 
tidak boleh diselenggarakan dengan mewah, 
dan juga mereka tidak boleh naik kendaraan 
melalui alun-alun Kraton Surakarta (Korver: 
12). Sebagian kalangan bangsawan Jawa 
ada yang menuding bahwa pudarnya 
pamor bangsawan Jawa karena pengaruh 
penyebaran Islam (Ricklefs,  2007:196).

Dinamika Agraria

Sistem Tanam Paksa berakhir berangsur-
angsur antara tahun 1865 sampai dengan 



367

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

tahun 1870. Sejak tahun 1870, nusantara 
memasuki zaman baru yang disebut sebagai 
zaman modal, yaitu zaman politik kolonial 
yang liberal dan kapitalisme swasta yang 
menjadikan modal sebagai mesin penggerak 
di Vorstenlanden (Shiraishi, 9-10).

Pada zaman modal, penguasaan 
ekonomi dialihkan ke pemilik modal swasta. 
Menurut Ricklefs (2007: 190), Tanam Paksa 
baru dihapuskan secara de facto pada tahun 
1919. Hal ini ditandai dengan berakhirnya 
Tanam Paksa kopi di Parahiangan Jawa Barat 
tahun 1917 dan beberapa daerah pesisir utara 
Jawa pada Juni 1919. Penghapusan Tanam 
Paksa tersebut diawali dengan tuntutan 
Partai Liberal di Belanda. Sebagaimana 
daerah-daerah lain di nusnatara, sebelum 
masuk zaman modal, di Vorstenlanden 
juga mengikuti kebijakan Tanam Paksa 
(culturediensten) yang diberlakukan dari 
tahun 1830 sampai dengan tahun 1870 
(Rijkevorsel, 29:106).

Tanam Paksa ini merupakan kebijakan 
Gubernur Jenderal J. van Den Bosch, akibat 
dari Perang Jawa yang telah menyebabkan 
pukulan ekonomi bagi Pemerintah Hindia 
Belanda. Pemerintah memikul biaya besar 
akibat perang melawan kaum santri yang 
dipelopori oleh Diponegoro, Kyai Mojo dan 
Sentot Ali Basyah ini (Robinson, 1987:5-
6), sehingga diberlakukannya Tanam Paksa 
sebagai cara memulihkan keadaan ekonomi 
pemerintah.

Zaman modal diawali dengan 
diterbitkannya Undang-Undang Bumi 
oleh Pemerintahan Kerajaan Belanda 
tahun 1870, yang berisi mengubah fungsi 
Hindia menjadi tanah jajahan yang harus 
menyediakan sumber bahan mentah (raw 
material resources) dan sebagai pasar bagi 

industrinya. Untuk mendukung program 
ini maka Pemerintah Kolonial mengundang 
investor asing untuk menanamkan modal 
di Hindia Belanda. Jawa pun menjadi pasar 
bagi asing (Misbach, 1925: 6).

Zaman modal telah melahirkan dua 
kelompok kelas yaitu kelompok borjuis 
(kaum kapital) dan kelompok proletar (kaum 
buruh, kaum miskin) dengan berbagai 
pemerasan dan penindasan yang dilakukan 
oleh kaum modal atas kaum proletar (Ra’jat 
Bergerak, 1923:1-2). Hal ini menyebabkan 
munculnya gerakan perlawanan yang 
dilakukan oleh para petani pribumi, yang 
oleh Pemerintah Kolonial disebut sebagai 
gerakan perbanditan seperti kecu dan 
pembakaran perkebunan. Gerakan ini 
dilakukan oleh petani sebagai bentuk 
ketidakpuasan dan sikap antipati terhadap 
sistem kapitalisme.

Eksploitasi semakin menekan ekonomi 
para petani pribumi. Kapitalisme semakin 
menguat yang didukung dengan alat 
transportasi kereta api. Surakarta yang 
dikenal sebagai kota gula justru berimplikasi 
pada penderitaan rakyat dengan beban-
beban pajak (Tan Malaka, 2000:49).

Dinamika Ekonomi

Pada awalnya kehadiran Oost Indische 
Compagnie (OIC) di Indonesia, telah 
membangkitkan perniagaan bumiputra. 
Namun kemudian OIC menggunakan cara-
cara kekerasan yang mematikan perniagaan 
bumiputra. Kebangkitan perniagaan 
kemudian bangkit lagi setelah pembubaran 
OIC dan digantikan dengan pemerintahan 
Gouvernement. Kebangkitan ini, salah 
satunya ditandai dengan berdirinya Sarekat 
Dagang Islam (Tjaja Hindia, 1912: 167-168).



368

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

Bersamaan dengan zaman modal, 
muncul elit-elit baru di Vorstenlanden. Akibat 
munculnya elit-elit ekonomi pribumi dan 
kaum terpelajar, apalagi mereka mempunyai 
kekayaan dan penghasilan melebihi dari 
kekayaan ningrat-kraton, maka wibawa 
sosial politik para elit bangsawan Jawa 
memudar. Bahkan tidak sedikit kalangan 
ningrat yang berpiutang kepada kalangan 
kelas menengah baru yang kaya. Misalnya, 
Samanhoedi, pendiri Sarekat Dagang Islam 
(SDI) dan pengusaha batik kaya ketika itu, 
sering menjadi tempat peminjaman para 
ningrat (Laporan Asisten Residen Surakarta, 
22 Agutus 1912, 1).

Dinamika ekonomi juga ditandai dengan 
munculnya pertokoan bumiputra, industri 
batik dan perhotelan (Islam Bergerak, 1920: 
2). Masuknya industri batik di Kauman 
Surakarta pada awalnya disebabkan oleh 
tuntutan ekonomi masyarakat Kauman. 
Sebelumnya, masyarakat Kauman adalah 
termasuk dalam bingkai sosial Kraton 
Surakarta. Kauman menjadi salah satu 
sub sistem dari sistem sosial dari Kerajaan 
(Kasunanan) Surakarta.

Kauman adalah kampung bagi abdi 
dalem pamethakan (kaum putihan, santri) 
yang kehidupan ekonominya dijamin oleh 
pihak Kraton. Seiring perkembangan zaman, 
para abdi dalem pemetakhan juga melakukan 
aktifitas ekonomi dengan menjadikan 
industri batik sebagai mata pencaharian 
(Pusponegoro, 2007: 69-70).

Teknologi batik lebih mutakhir 
diperkenalkan oleh seorang pedagang 
tahun 1850-an. Teknologi ini berasal dari 
Semarang yang sudah menggunakan 
metode cap (Shiraishi, 1997:30). Dari sinilah 
kemudian batik di Kauman berkembang 

dengan pesat. Pabrik-pabrik batik mulai 
didirikan, baik di pusat kota maupun di 
bagian pinggiran kota.

Industri kerajinan batik di Surakarta 
ini secara umum berada di tangan para 
pengusaha Jawa, Arab dan Tionghoa. 
Pengusaha batik Jawa jumlahnya lebih 
banyak dibandingkan pengusaha Arab dan 
Tionghoa. Persaingan dagang antar mererka, 
yang awalnya hanyalah persaingan ekonomi, 
namun pada tahap lanjut, persaingan 
tersebut menimbnulkan gesekan politik 
yang cukup kuat. Ketika terjadi kerusuhan 
di Jakarta dan Surabaya pada Pebruari 1912 
di kalangan penduduk golongan Tionghoa, 
Rinkers mengaitkan peristiwa ini dengan 
perkembangan di Surakarta.

Menurut Rinkers, pada era itu telah terjadi 
persaingan dagang antara pedangan Jawa 
di Lawean Surakarta dan Firma Tionghoa Sie 
Dhian Ho yang juga bermarkas di Surakarta. 
Firma ini bergerak di bidang perdagangan 
buku, alat-alat kantor, penerbitan surat 
kabar, dan juga industri batik. Sejak peristiwa 
di Surabaya tersebut, persaingan ini menjadi 
akut, karena firma ini, secara diam-diam, 
ditopang oleh perkongsian orang-orang 
Tionghoa di daerah lain, termasuk dari 
Surabaya dan Jakarta (Korver, 16). Akhirnya 
pada tahun-tahun itu pula pecah berbagai 
konflik politik dan ekonomi yang melibatkan 
pengusaha Tionghoa versus pengusaha 
batik Jawa.

Para pengusaha batik Jawa tergabung 
dalam Rekso Roemekso (perkumpulan 
tolong menolong pengusaha batik Jawa) 
sedangkan pengusaha batik Tionghoa 
bergabung dalam Kong Sing. Dinamika 
ekonomi memiliki pengaruh yang luas 
dan kuat dalam arena politik di Surakarta, 



369

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

yakni melahirkan sikap kemandirian dan 
kesadaran dalam pergerakan.

Dinamika Politik

Awal abad ke-20 adalah zaman baru yang 
disebut sebagai zaman pergerakan. Istilah 
pergerakan ini meliputi segala macam aksi-
aksi yang dilakukan oleh bumiputra menuju 
perbaikan hidup untuk bangsa Indonesia. 
Pergerakan terjadi karena masyarakat 
bumiputra merasakan ketidakpuasan atas 
kondisi keterjajahan, baik oleh imperialisme 
tua (zaman Oost Indische Compagnie) 
maupun imperialisme baru yaitu sesudahnya 
timbulnya kapitalisme modern pada 
perempat pertama abad ke-19 M (Fikiran 
Ra’jat, 1919: 154-155).

Snouck Hurgronje (1995:2163) 
melukiskan bahwa sudah berabad-abad 
lamanya orang pribumi merasa dirinya 
kurang, dibandingkan dengan seluruh 
manusia ras lain. Hal ini diperparah dengan 
kelaliman para penguasa di negeri sendiri 
yang kemudian dimanfaatkan oleh orang 
Eropa yang datang untuk kepentingannya 
sendiri. Masyarakat Jawa merasa dirinya 
ditindas oleh berbagai alat kekuasaan bangsa 
Eropa dan kesewenang-wenangannya. 
Selanjutnya, sikap kekurang mandirian orang 
Jawa semakin lama semakin menunjukkan 
titik paling lemah.

Pada awal abad ke-20, muncul dinamika 
politik baru di Surakarta. Ricklefs mencatat 
bahwa pada 1909 telah berdiri gerakan 
Sarekat Dagang Islamijah di Batavia yang 
didirikan oleh Tirtoadisurjo (1880-1918). 
Organisasi serupa didirikan di Bogor tahun 
1911. Pada tahun 1911 juga, Tirtoadisurjo 
mendorong seorang pedagang batik 

Surakarta, Samanhoedi (1868-1956), untuk 
mendirikan Sarekat Dagang Islam (SDI) 
sebagai sebuah koperasi atau perkumpulan 
pedagang batik pribumi yang bersaing 
dengan pedagang keturunan Tionghoa. 
Pada tahun 1912, SDI berubah namanya 
menjadi Sarekat Islam (Ricklef: 252).

Deliar Noer juga mengungkapkan 
bahwa Sarekat Islam berdiri pada 11 
November 1912 di Surakarta. SI tumbuh dari 
organisasi yang mendahuluinya, yaitu SDI. 
Hal ini juga didukung oleh pendapat Harold 
W. Sundstrom bahwa Sarekat Dagang Islam 
yang berdiri tahun 1911 kemudian pada tahun 
1912 berubah namnya menjadi Sarekat Islam 
(Sundstrom,  1977: 9-11). Mohammad Hatta 
(1977:9-11) juga mengungkapkan bahwa 
SDI di Surakarta didirikan pada tahun 1912, 
sedangkan menurut Tamar Djaja (1974: 5) 
SDI didirikan di Solo oleh Samanhoedi pada 
16 Oktober 1905 dan setahun kemudian 
pada tahun 1906 berubah namanya menjadi 
SI. Berdirinya SDI yang kemudian menjadi 
SI, juga dimaksudkan untuk menghadapi 
kekuatan ekonomi Belanda, Cina dan 
aristokrasi Jawa.

Tulisan lebih rinci dan argumentatif 
dikemukakan oleh Shiraishi, bahwa SI tumbuh 
dan berkembang dari Rekso Roemekso yang 
didirikan oleh Samanhoedi di Surakarta 
pada tahun 1912. Rekso Roemekso adalah 
organisasi ronda untuk menjaga keamanan 
industri batik karena sering ada kecu yang 
mencuri kain batik yang dijemur di halam-
halaman rumah industri batik. Organisasi ini 
juga sering berbenturan dengan organisasi 
serupa milik pedagang Tionghoa, Kong 
Sing. Sering terjadi perkelahian kecil antara 
warga Rekso Roemeksodengan Kong Sing. 
Rekso Roemekso, organisasi ronda dan 
tolong menolong pengusaha batik di 



370

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

Surakarta ini, atas bantuan Tirto Adhisoerjo 
dibuatkan Anggaran Dasar dan kemudian 
dibungkus dengan nama SDI. Anggaran 
Dasar organisasi yang ditanda tangani 
Tirtoadhisoerjo tanggal 9 November 1911, 
dalam bagian pengantarnya menyatakan 
pembentukan SI. Perkumpulan ini 
sejak awalnya bernama Sarekat Islam 
walaupun masyarakat Surakarta waktu itu 
menamakannya Sarekat Dagang Islam.
Tetapi Shiraishi (2007:55-57) meragukan 
tanggal tersebut karena dianggap terlalu 
awal berdasarkan pendapat Van Wijk dan 
Tjokroaminoto yang menyatakan bahwa 
Tirtoadhisoerjo datang ke Surakarta pada 
tahun 1912.

Organisasi ini memiliki peran yang 
sangat vital dalam kebangkitan kaum 
pribumi. Tujuan didirikannya SI bukan hanya 
supaya kaum pribumi menjadi Muslim 
yang taat, tetapi juga agar kaum bumiputra 
derajatnya terangkat (Notonegoro,1913:69). 
Karena memiliki basis keagamaan dan 
kerakyatan maka tidak mengeherankan jika 
kemudian SI diiukti oleh rakyat dari berbagai 
elemen, kaum saudagar, buruh, kaum ulama, 
jurnalis dan aktivis pergerakan.

Beriringan dengan pertumbuhan dan 
perkembangan SI, Boedi Oetomo (BO) yang 
lahir pada tahun 1908 mulai berkembang 
sebagai wadah perhimpunan bagi para 
priyayi Jawa terpelajar untuk memajukan 
dunia Pendidikan bumiputra (Tjaja Hindia, 
1913:5-6). Boedi Oetomo sendiri merupakan 
organisasi priyayi Jawa yang secara de jure 
didirikan oleh Wahidin Soedirohoesada 
pada bulan Mei 1908 di Jakarta dan diklaim 
sebagai organisasi nasional pertama 
di Hindia. Anggota BO pada umumnya 
adalah orang-orang yang Jawa terpelajar 
(dokter, patih, kandjeng, insinyur dan 

sebaginya) alumni sekolah menengah 
maupun perguruan tinggi seperti STOVIA, 
HBS, Osviba, Universiteit dan sebagainya. 
Kehidupan ekonomi mereka didapat dari 
pemerintah Hindia Belanda (Goepermen) 
maupun dari kaum modal (Larson, 1987: 49). 

Boedi Oetomo sendiri, menurut 
Suryanegara, sebenarnya hanya ingin 
menegakkan nasionalisme Jawa dengan 
laku utama sesuai ajaran Jawa (Suryanegara: 
344-345). Hal ini menjadi penyebab konflik 
dan kerenggangan antara pengikut SI 
dengan Boedi Oetomo. Apalagi surat kabar 
Djawi Hisworo sebagai organ Boedi Oetomo 
pernah  mengangkat tulisan yang menghina 
Rasulullah Muhammad. Reaksi dari SI pun 
muncul. Konflik ini kemudian memunculkan 
propagandis SI yang revolusioner, Misbach, 
yang dengan Tentara Kandjeng Nabi 
Mohammad (TNKM) siap membela Islam. 
Eksistensi SI pada masa-masa ini begitu 
penting dan menjadi populer, bukan saja 
di kalangan Muslim santri, tetapi juga di 
kalangan rakyat banyak.

Dalam kondisi kemunduran SI, pada 
tahun 1915 muncul aktifitas sosial, politik, 
ekonomi dan pendidikan yang dimotori 
oleh para pedagang batik dan guru ngaji di 
Surakarta. Dalam konteks inilah Misbach dan 
Hisamzaijnie menerbitkan majalah Medan 
Moeslimin  sebagai tanggapan atas terbitnya 
Mardi Rahardjo oleh umat Kristen. Mardi 
Rahardjo merupakan media massa umat 
Kristen di Jawa yang didistribusikan secara 
cuma-cuma. Isinya sering menyudutkan 
umat Islam. “Toean-toean pembatja mesti 
taoe, bahwa Mardi Rahardjo seringkali 
menyangkoet sangkoet oleh Igama kita Islam 
jang kita rasa koerang enak bagi kita kaoem 
moeslimin”(Islam Bergerak: 1917, 1). Karena 
itulah Misbach dan Hisamzaijnie kemudian 



371

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

menerbitkan Medan Moeslimin sebagai 
majalah untuk menerangkan Islam dan 
perekat persaudaraan sesama umat Muslim. 
Medan Moeslimin adalah majalah pertama 
di Jawa yang diterbitkan oleh intelektual 
berpendidikan pesantren. Pada tahun 
1914, terjadi proses kristenisasi yang cukup 
besar. Masuknya agama Kristen di swapraja 
telah memacu umat Islam menyegarkan 
kehidupan keagamaan (Wijk: 1914, 55). ya.

Dinamika Keagamaan

Fenomena Islam di Surakarta tampak jelas 
pada abad ke XVIII sebagaimana tertulis 
dalam Serat Cabolek karya Yasadipura I, 
yang melukiskan perdebatan antara para 
ulama penjaga ortodoksi (ulama pejabat 
di kerajaan Mataram Kartasura) dengan 
Moetamakkin yang dianggap berpaham 
mistik Pamoring Kawulo Gusti (Katalog Pura 
Pakualaman Nomor St.20/0143/PP/73). 
Apapun bentuk perdebatannya, fenomena 
perdebatan tersebut menunjukkan adanya 
orang-orang alim di Surakarta pada masa 
Kerajaan Mataram Kartasura.

Begitu juga jaringan tarekat yang sudah 
berkembang pada era Mataram Kartasura 
pada abad XVIII  dapat menjadi bukti 
bahwa proses islamisasi sudah berkembang 
dengan baik (Kartodirdjo, 2000:15). Islam 
berkembang dengan pesat sejak perpecahan 
Mataram yang berdampak pada berdirinya 
Kasunanan Surakarta. Pemilihan lokasi dan 
pendirian bangunan Kraton Kasunanan 
ini  melibatkan para ulama dan dengan 
alasan keagamaan (Hadisiswaja,1936:20). 
Dalam menjalankan proses pemerintahan, 
Pakubuwana IV mengangkat ulama (Kyai 
Makali) sebagai penasihat.

Pada abad XVIII ini juga di Surakarta 
berdiri Pesantren Jamsaren atas inisiatif 
Sunan Pakubuwana III tahun 1750 (Arsip 
Pakualaman Nomor 31/2121). Proses 
islamisasi terus berkembang dengan 
munculnya karya-karya kreatif berupa karya 
sastra keagamaan, pendirian Masjid Agung 
Surakarta tahun 1757 M, dan lembaga 
pendidikan Madrasah Mambaoel Oeloem 
tahun 1905 yang secara operasional 
bekerjasama dengan para kiai di pesantren. 
Mambaoel Oeloem didirikan atas inisiatif 
Sunan Pakubuwana X yang menaruh 
perhatian besar pada pendidikan agama.

Tahun 1905 Sunan Pakubuwana 
X memerintahkan membuka sekolah 
Mambaoel Oeloem sebagai basis dakwah 
dan pendidikan Islam. Sunan Pakubuwana 
X juga menghidupkan kembali pesantren 
Jamsaren dan meminta Kyai Idris untuk 
mengelolanya setelah vakum selama 70 
tahun sejak perang Diponegoro (Mooryadi, 
2009: 139-143). Berdirinya Mambaoel 
Oeloem telah menjadi inspirasi pendirian 
madrasah di berbagai tempat sehingga 
berimplikasi pada kemajuan pendidikan 
Islam dan melekatnya identitas keislaman 
dalam masyarakat jawa (Pawarti Soerakarta, 
138:134). Dalam catatan Snouck Hurgronje 
(1999, 63), identitas Islam pada abad ke-19 
sudah sangat melekat dalam diri orang-
orang Jawa, baik di Vorstenlanden maupun 
di daerah-daerah sekitarnya.

Berdirinya sekolah Mambaoel Oeloem 
dilatarbelakangi oleh sulitnya mencari 
pengganti ulama yang sudah meninggal 
dan untuk mempersiapkan generasi ulama 
penghulu (Ismail, 1997:80). Di sekolah 
Mambaoel Oeloem diajarkan ilmu agama, 
ilmu umum dan bahasa Arab. Proses 
pendidikan Mambaoel Oeloem pada awal 



372

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

berdirinya, dilaksanakan di salah satu ruang 
di Masjid Agung Surakarta. (Wijk, 1914:55). 
Sunan Pakubuwana X juga memerintahkan 
masyarakat untuk menjalankan syariat 
Islam dengan baik, seperti salat, puasa dan 
zakat serta memerintahkan masyarakat 
untuk mendirikan masjid-masjid di daerah 
kabupaten, distrik dan onder distrik (Wijk, 
1914: 56).

Pada awal abad 20, Adipati 
Sastraningrat dan Patih Dalem Kraton 
Surakarta serta adiknya Raden Tumenggung 
Wreksadiningrat memerintahkan lagu-lagu 
keagamaan untuk selanjutnya dijadikan 
nyanyian yang disebut santiswaran yang 
dinyanyikan dengan didahului seorang 
bawa atau pengawal nyanyian dan diikuti 
oleh yang lain. Santiswaran diiringi terbang, 
kendhang, dan kemanak. Nyanyian ini 
dimainkan tiap hari Ahad  jam 20.00-24.00 
WIB di kedhaton. Hal ini menunjukkan bahwa 
Islam sudah menjadi spirit  dan budaya di 
komunitas Kraton.

Snouck Hurgronje menyebutkan bahwa 
pada era kolonial Islam sudah melekat 
dalam diri orang-orang Jawa. Peran 
kekuasaan tradisional Jawa (kraton) dalam 
islamisasi  diakui cukup besar. Peran tersebut 
salah satunya diperankan oleh Penghulu 
sebagai ulama pejabat di lingkungan 
kraton yang lebih menitik beratkan pada 
pengembangan ilmu fikih, yaitu al-Tasyri’ 
wa al-Qadla (perundang-undangan dan 
peradilan). Adapun ulama perdikan yaitu 
ulama pesantren yang berada di luar sistem 
kekuasaan tradisional, lebih fokus pada 
pengajaran dan pengembangan ilmu akidah, 
akhlaq dan tasawuf (Ismail, 1997: 50).

Islamisasi di luar Kraton juga 
berkembang pesat sejak berdirinya Sarekat 

Islam di Laweyan Surakarta tahun 1912, 
Sarekat Ngrukti Sawa di Kauman tahun 
1914, Muhammadiyah Surakarta tahun 
1923 dan Nahdlatul Muslimat tahun 1931 
(Pusponegoro:10). Bahkan pada tahun 1931, 
Muhamamdiyah Cabang Surakarta sudah 
mendirikan sekolah MULO (setingkat SMP) 
(Bromartani, 1931:39). Kegiatan keislaman 
di Surakarta semakin semarak dengan 
berdirinya pusat-pusat pengkajian Islam 
dan hadirnya beberapa ulama besar seperti 
Bagoes Arafah, Muhammad Adnan, Kiai 
Jauhar Laweyan, Kyai Masyhud Keprabon, 
Kyai Imam Ghazali Nirbitan dan sebagainya. 
Mereka adalah ulama tradisional yang 
memiliki pemikiran progresif.

Di samping lembaga-lembaga formal 
tersebut, islamisasi di Surakarta juga 
dilakukan oleh para ulama (da’i) yang 
tergabung dalam perkumpulan Sidik 
Amanah Tableg Vatonah (SATV) yang 
diketuai oleh Misbach. Perkumpulan ini 
didukung oleh kaum santri muda seperti 
Koesen, Harsoloemekso, Darsosasmito dari 
pedagang batik di Surakarta. Kaum santri 
Surakarta kemudian menyusul bergabung 
dengan SATV yaitu Haroen Rasjid, Achmad 
Dasoeki, K. Moechtar Boechari dan Sjarief 
(Simbolon, 2006: 592-593).

Keberadaan SATV disambut positif 
oleh polisi dan pemerintah karena SATV 
bermaksud amar makruf nahi munkar 
termasuk mengingatkan agar tidak 
terjerumus dalam dunia hitam seperti 
berjudi, mabuk, mencuri dan lain sebaginya 
(Islam Bergerak, 1920: 1). Amar Makruf 
salah sataunya dilakukan dengan mengirim 
propagandist di desa-desa dan sekolah-
sekolah (Islam Bergerak, 1921: 2).



373

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

Selain itu, SATV juga fokus pada 
pendidikan Islam yang ditandai dengan 
pendirian Sekolah 2e. Holland Inlandsche 
School met de Koeran (HIS) metode 
Koeran di Solo. Kehadiran SATV semakin 
memperkuat penyebaran Islam yang sudah 
dilakukan oleh beberapa surat kabar seperti 
Medan Moeslimin, Tjermin Islam, dan Islam 
Bergerak (1917:1). Ketiga media massa 
tersebut setiap edisinya selalu menerangkan 
persoalan-persoalan diniyyah terkait fikih, 
akidah, tauhid, akhlak, dan juga wacana-
wacana Islam modern.

Dalam Islam Bergerak antara tahun 
1918-1919 diberitakan bahwa perhimpunan-
perhimpunan tersebut adalah agen 
islamisasi di Surakarta pada awal abad ke-
20. Kegiatan-kegiatan pendalaman agama 
juga sudah menyebar di Surakarta, baik di 
lingkungan Kraton, pesantren maupun di 
komunitas-komunitas keagamaan. SATV 
sendiri mengadakan kajian Islam setiap Senin 
dan Jum’at jam 20.30 -23.00 WIB. Di antara 
pembelajaran agama Islam di Surakarta 
itu antara lain di rumah Harsoloemakso 
(Kampung Keprabon) setiap sabtu malam 
Ahad pukul 21.00-24.00 WIB, di rumah M. 
Mawardi (Kampung Kauman) setiap tanggal 
10 bulan hijriyah mulai pukul 20.00-23.00 
WIB, di rumah M. Ngoemar (Kampung 
Tegalsari) setiap Selasa malam Rabu pukul 
20,00-22.00 WIB, serta di rumah Lurah 
Karijowirono (Kampung Kepatihan Kulom) 
setiap malam Senin pukul 20.00-22.00 
WIB. Dari data lokasi tempat pembelajaran 
agama Islam di Surakarta tersebut nampak 
bahwa pengkajian Islam masih sentralistik 
di wilayah sekitar Masjid Agung Surakarta 
(sekarang masuk kecamatan Pasar Kliwon) 
dan wilayah Laweyan.

Kegiatan-kegiatan kajian Islam 
ini bersamaan dengan semakin 
mengembangnya Madrasah Mambaoel 
Oeloem Surakarta yang juga membuka 
cabang di beberapa daerah kapubaten 
seperti Pengging (Boyolali) dan Klaten. 
Pada tahun 1919 sebagai rekomendasi 
dari Kongres al-Islam yang difasilitasi 
perhimpunan SATV, berdirilah Raad Oelama 
(Dewan Oelama) (Islam Bergerak,1918: 2).

Dalam mendirikan Raad Oelama 
ini, SI dan Muhammadiyah memberikan 
dukungan yang besar guna memajukan 
Islam. Dari unsur agamawan priyayi, para 
pengulu mendirikan perhimpunan pengulu 
yang dinamakan Pengoeloe Bond pada  2 
Juli 1919 di Sragen. Tujuannya adalah untuk 
memajukan Islam dan penyadaran kewajiban 
terhadap pemerintah. Pada 30 Oktober 
1919, namanya diubah menjadi Oelomo 
Bond dengan alasan bahwa lid-lidnya bukan 
hanya pengoeloe saja tetapi juga naib-naib, 
modin, kyai dan lain-lain. Kelompok Medan 
Moeslimin menyambut baik perubahan ini 
sebagai benteng yang bersama benteng 
lain akan menjadi pagar kuat dari serangan 
kelompok anti Islam (Islam Bergerak,1919: 
2).

Walaupun sudah banyak kegiatan 
kajian Islam, berdirinya perhimpunan-
perhimpunan dan lembaga-lembaga 
pendidikan Islam di Surakarta serta Islam 
sudah menjadi identitas bumiputra, namun 
kebanyakan masyarakat di Surakarta adalah 
kaum Muslim nominal  yang secara keilmuan 
tidak banyak mengerti tentang ilmu agama, 
dan secara praktis belum menjalankan 
syariat Islam secara baik.

G. F. van Wijk (1914: 55), Residen Surakarta 
tahun 1909-1914 yang mengundurkan diri, 



374

dalam Memori Van Overgave (memori pada 
penyerahan jabatan untuk melaksanakan 
keputusan Gubernur Jenderal tanggal 
2 April No. 24) melukiskan kondisi 
keberagamaan (religiusitas) masyarakat di 
Surakarta masih jauh dari substansi, dan 
lebih sebagai formalisme beragama yang 
belum diaktualkan dalam transformasi 
masyarakat. Upaya-upaya membumikan 
Islam transformatif pun banyak dilakukan 
oleh aktivis pergerakan Islam, ulama dan 
surat kabar Islam.

Pada sisi lain, antara tahun 1909-
1914 kristenisasi di Surakarta dilakukan 
dengan begitu gencar. Islam Bergerak 
melukiskan, “Masih banjak zending-zending 
jang diperkenankan ke tanah air kita goena 
menangkap bangsa kita jang telah memeloek 
Igama Islam” (Islam Bergerak, 1917:55). 
Semaraknya kristenisasi juga ditandai 
dengan berkembangnya pengikut Sadrach 
(Kristen Jawa) di Vorstenlanden yang juga 
membuat propaganda di Wonogiri untuk 
adu kesaktian yang mana pihak yang kalah 
harus mengikuti agama yang menang 
(Wijk:55).

Perkembangan kristenisasi juga ditandai 
dengan adanya pembukaan rumah zending  
di Jebres Surakarta. Pendeta van Andel 
di Surakarta, sudah bekerja untuk Gereja 
Gereformeerd di Amsterdam, sedangkan di 
Afdeling Boyolali ada pekerja guru pendeta 
(Niephaos, Pischer, Scheinider) untuk 
komite zending yang khusus melayani 
orang-orang Tionghoa (Wijk:55). Bahkan 
pada tahun 1918,  rumah sakit Kristen di 
Jebres melakukan Kristenisasi pasien. Hal ini 
sangat melukai hati warga bumiputra yang 
mayoritas beragama Islam (Wijk: 56).

Kristenisasi yang berlangsung di 
Surakartra, tidak terjadi secara tiba-tiba, 
tetapi memiliki akar sejarah yang panjang. 
Pada era Pemerintahan Inggris di Hindia 
(1811-1816), Gubernur Jenderal Raffles 
sudah mendirikan Lembaga Alkitab di Jawa 
yang kemudian menjadi (Nederlands) Oost-
Indisch Bijbelgenootschap atau Batavias 
Bijbelgenootschap. Lembaga ini awalnya 
merupakan Lembaga Alkitab Belanda 
yang bermaksud menerjemahkan Alkitab 
ke dalam bahasa penduduk pribumi dan 
mengembangkan ajaran Kristen Protestan 
(Swellengrebel, 1974:21). Raffles telah 
memulai tradisi baru yaitu bahwa pemerintah 
turut campur dalam soal penyebaran agama. 
Lembaga yang didirikan di Batavia tersebut 
sering mengirimkan utusan di beberapa 
kota di Jawa, termasuk di Surakarta. 

Walaupun majalah Medan Moeslimin 
terlahir salah satunya disebabkan oleh 
semaraknya kristenisasi di Surakarta dan 
sebagai reaksi atas statemen-statemen di 
Mardi Rahardjo, namun Medan Moeslimin 
menunjukkan sikap yang arif. Medan 
Moeslimin selalu menyebarkan pengetahuan 
dan menjunjung tinggi Islam tanpa 
mengolok-olok keyakinan umat agama lain. 
Selain itu, disebut-sebut bahwa kelompok 
anti Islam juga melakukan propaganda 
yang memojokkan Islam. Islam Bergerak 
menuliskan bahwa selain Mardi Rahardjo, 
ada setidak-tidaknya dua surat kabar di 
Surakarta yang memuat tulisan-tulisan anti 
Islam yaitu Darmo Kondo dan Koemandang 
Djawi.

Pada awal abad ke-20 di Surakarta 
sudah terdapat beberapa agama dan 
keyakinan keagamaan yang beragam, 
yaitu Christen Roomsch Katolik, Christen 
Protestan, Christen Bala Keslametan, 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378



375

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

Christen Kerasoelan, Buddha, dan Islam. 
Aliran theosofi juga sudah berkembang 
di Surakarta (Fachrodin, 1919: 1). Dalam 
hal kebebasan beragama, secara teoritik, 
Pemerintah Kolonial dalam posisi netral.

Kondisi sosial keagamaan di Surakarta 
sampai tahun 1918 juga diwarnai dengan 
adanya pertikaian pendapat antara ulama. 
Mereka lebih mengedepankan perbedaan 
pemikiran daripada pergerakan menuju 
kemajuan bumiputra. Himbauan rukun 
kemudian menjadi tema Islam Bergerak 
pada masa-masa tersebut.  Pertentangan 
antara ulama Islam tradisional dengan 
modern cukup menjadi penghalang dunia 
pergerakan. Misbach hadir dalam suasana 
kehidupan sosial keagamaan para ulama 
dan pemimpin umat Islam yang tidak 
bersatu dan kurang peduli kepada gerakan 
memajukan kaum pribumi.

PENUTUP
Beberapa temuan yang dapat diangkat dari 
studi ini sebagai berikut:

1.	 Dinamika dan pergerakan di Surakarta 
dilatarbelakangi oleh munculnya model 
perjuangan modern. Yakni, ditandai 

dengan penggunaan media massa 
(surat kabar) dan organisasi modern 
dalam memperjuangkan hak-hak sipil 
dan politik pribumi. 

2.	 Model perjuangan dengan media 
massa dianggap efektif untuk 
membangkitkan semangat juang kaum 
pribumi dalam melawan imperialisme. 
Hal ini menunjukkan bahwa sejarah 
tidak ditentukan oleh faktor tunggal 
dan sederhana, tetapi oleh beberapa 
matarantai kejadian.

3.	 Dinamika dan pergerakan di Surakarta 
tentu tidak berdiri sendiri, tetapi 
dipengaruhi oleh dinamika yang terjadi 
di Hindia Belanda pada umumnya

4.	 Dinamika dan pergerakan di Surakarta 
berbentuk lingkaran sentral, bersifat 
kompleks dan saling terkait di 
berbagai bidang. Yakni, bidang sosial 
budaya, agraria, ekonomi, politik dan 
keagamaan. Fakta sejarah tersebut 
memperkuat teori lingkaran sentral 
yang menyebutkan bahwa dinamika 
sejarah merupakan perkembangan 
logis dari berbagai peristiwa yang 
saling berpautan. Sebuah kejadian akan 
memiliki akibat di sekitarnya.

DAFTAR PUSTAKA
Buku

Adnan, Basit. 1996. Sejarah Masjid Agung dan Gamelan Sekaten di Surakarta. Sala: Mardikintoro.

Bakri, Syamsul. 2015. Gerakan Komunisme Islam Surakarta 1914-1942. Yogyakarta: LKiS.

Baudet, Enrest Henri Philippe dan Izaak Johannes Brugmans. 1987. Politik Etis dan Revolusi Kemerdekaan. 
terj. Amin S., Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Hatta, Mohammad. 1953. Kumpulan Karangan I. Djakarta-Amsterdam-Surabaja: Balai Buku Indonesia.

Hurgronje, Snouck. 1995. “Sarekat Islam”, dalam E Gobee dan C. Adriaanse, Nasihat-Nasihat C. Snouck 
Hurgronje Semasa Kepegawaiannya kepada Pemerintah Hindia Belanda 1889-1936. terj. Sukarsi. 
Jakarta: INIS.



376

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378

Kartodirdjo, Sartono et al. 1975. Sejarah Nasional Indonesia. Jilid III. Jakarta: Departemen Pendidikan 
dan Kebudayaan. 

Korver, Ape. 1985. Sarekat Islam, Gerakan Ratu Adil?. terj. Tim Grafiti. Jakarta: Grafiti Press.

Kuntowijoyo. 1995. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Bentang.

-----. 2003. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Larson, George D. 1942. Prelude to Revolution: Palaces and Politics in Surakarta 1912-1942. Holland & 
USA: Foris Publication.

Lombard, Denys. 1996. Nusa Jawa Silang Budaya: Warisan Kerajaan-Kerajaan Konsentris. terj. Tim 
Gramedia. Jilid 3. Jakarta: Gramedia.

Meidema, J. dan Stokhof. 1991. Memories van Overgave van de Afdeling Noord Nieuw-Guinea. Leiden: 
DSALCUL.

Mooryati, Soedibyo dan Sumoningrat Gunawan. 2009. Sri SusuhunanPakuBuwono X: Perjuangan, Jasa, 
dan Pengabdian untuk Nusa dan Bangsa. Jakarta: Bangun Bangsa.

Marcopolo. 1930. The Travel of Marco Polo. Revised from Marsden’s. Translation and Edited with 
Introduction by Manuel Komproff. New York: W. W. Norton & Company Inc.. 

Nurhajarini, Dwi Ratna et al. 1999. Sejarah Kerajaan Tradisional Surakarta. Jakarta: Departemen 
Pendidikan & Kebudayaan Republik Indonesia.

Pranoto, Suhartono W. 2010. Jawa: Bandit-Bandit Pedesaan, Studi Historis 1850-1942. Yogyakarta: 
Graha Ilmu.

Pringgodigdo, Abdul Karim. 1996. Sedjarah Pergerakan Rakjat Indonesia. Djakarta: Pustaka Rakyat.

Pusponegoro, Ma’mun et.al. 2007. Kauman: Religi, Tradisi, dan Seni. Surakarta: Paguyuban Kampung 
Wisata Batik Kauman.

Ricklefs, M.C. 2007. Sejarah Indonesai Moderen. terj. Dharmono Hardjowidjono. Yogyakarta: Gadjah 
Mada University Press.

Rijkevorsel, L. van dan R.D.S. Hadiwidjana. 1929.  Tanah Djawi Lan Tanah-Tanah Ing Sakiwa Tengenipoen. 
Den Haag: B. Wolters Uitgevers Maatschappi.

Shiraishi, Takashi. 1997. Zaman Bergerak: Radikalisme Rakyat di Jawa, 1912-1926. terj. Hilmar Farid, 
Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Suryanegara, Ahmad Mansur. 2010. Api Sejarah. Bandung: Salamadani Pustaka Semesta.

Swellengrebel, J.L. 1974. In Leijdecker Voetspoor: Anderhalve Beuw Bijbelvertaling EnTaalkunde in De 
Indonesische Talen I 1820-1900. S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Tosh, John. 1984. The Persuit of History: Aims, Methode and Directions in the Study of Modern History. 
London: Longman.

Tim Redaksi Medan Moeslimin. 1996. Hidajatoel Awam. Surakarta: Medan Moeslimin.

Winengkoe, Dipo. 1922. “Nasib Kita (Ra’djat Djadjahan)”, dalam Islam Bergerak. Edisi 1 Januari 1922.

Winter, C.F. 1928. Javaavsche Zamen Spraken II. Jakarta: Balai Pustaka.



377

Surakarta Bergerak (Rekonstruksi Sejarah Pergerakan di Surakarta) ...     (Syamsul Bakri)

Wikana. 1946. “Persatoean” dalam Revolusioner. Edisi 16 Februari 1946.

Yamin, Muhammad. 1951. 6000 Tahun Sang Merah Putih. Genewa: t.p.

Surat Kabar

Api. 1924. Semarang.

Bromartani. 1931. Soerakarta.

Darmo Kondo. 1919 & 1930. Soerakarta.

Djawi Hiswara. 1918. Soerakarta.

Doenia Bergerak. 1914. Salatiga.

Fikiran Ra’jat. 1929-1933. Bandoeng.

Islam Bergerak. 1917-1923. Soerakarta.

Koemandang Djawi. 1919. Soerakarta.

Medan Moeslimin. 1915-1926. Soerakarta.

Oetoesan Hindia. 1918-1922. Soerabaja.

Pawarti Soerakarta. 1938. Soerakarta.

Ra’jat Bergerak. 1923. Soerakarta.

Revolusioner. 1946. Djogjakarta.

Sinar Djawa. 1914-1916. Semarang.

Sinat Hindia. 1919-1924. Semarang.

Tjaja Hindia. 1913-1916. Kramat.

Arsip

Arsip Pakualaman Nomor 31/2121. Hal Sejarah Singkat Urutan Pemerintah Raja Raja Djawadari Zaman 
Mataram Sampai Sekarang (Diambil dari Catatan-catatan Kraton, Sejarah Kerajaan Surakarta). 

Laporan Asisten Residen Surakarta. Tanggal 22 Agustus 1912. mr. 2301/12. 

Serat Cabolek. Katalog Perpustakaan Pura Pakualaman. Nomor St.20/0143/PP/73.

Wijk, G.F. Van. 1914. “Solo Tahun 1909-1914”, dalam Memori van Overgave. terj. M. Husodo Pringgo 
Kusumo. Surakarta: t.p.



378

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 361 - 378


