PENAMAS

JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Volume 30, Nomor 2, Juli - September 2017
Halaman 125 - 252

DAFTAR ISI

LEMBAR ABSTRAK === m oo oo

PENGEMBANGAN MODUL BERBASIS PENGAJARAN DAN PEMBELAJARAN
KONTEKSTUAL (CONTEXTUAL TEACHING AND LEARNING) PADA MATA
PELAJARAN IPA KELAS V SEKOLAH DASAR

ArniaNt] ==

KERUKUNAN UMAT BERAGAMA DI KOTA SURAKARTA: STUDI KASUS RELASI
ANTARA MASIJID AL FURQON DAN GEREJA BETHEL INJIL SEPENUH “NAFIRI
SION” KARANGTURI

Lilam Kadarin Nuriyanto ==-========mmmmmmmm oo

MUTU RAUDHATUL ATHFAL DI KOTA JAMBI DALAM PERSPEKTIF STANDAR
PENDIDIKAN ANAK USIA DINI

Juju Saepudin —=====mmm s

STUDITENTANG PELAKSANAAN ZAKAT PROFESI DIBADAN OPERASI BERSAMA
PT. BUMI SIAK PUSAKO-PERTAMINA HULU KABUPATEN SIAK PROVINSI RIAU

Anton Afrizal Candra ===

RELAST ANTARUMAT BERAGAMA PADA PERGURUAN KRISTEN METHODIST:
STUDI KASUS DI BANDA ACEH

Mumtazul Fikri ----=-=---=c oo oo e

125 -132

133 - 144

145 - 162

163 - 182

183 - 194

195 - 212

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv



POTRET KONSELING MULTIBUDAYA KONSELOR MADRASAH DAN PELATIHAN
KOMPETENSI KONSELOR

Agus Akhmadi === 213 - 228

PENELITIAN FIQIH: SEBUAH MODEL PENELITIAN HUKUM ISLAM
Sakirman ---------mo oo 229 - 248

PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN
KEMASYARAKATAN == oo 249 - 252

i Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv



DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, Volume 30 Nomor 2, Juli-September Tahun 2017
dapat diterbitkan dan hadir di hadapan pembaca. Penerbitan edisi kali ini bersamaan dengan
perubahan susunan Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS terhitung sejak Januari 2017. Jurnal
PENAMAS mulai tahun itu juga memulai pengelolaannya dengan menggunakan Open
Journal System (OJS). Sistem ini memungkinkan artikel-artikel yang terbit di setiap edisinya
dapat diunduh secara lengkap melalui website Jurnal PENAMAS. Kami berharap, perubahan
pengelolaan menjadi OJS ini menjadikan diseminasi artikel dapat tersebar lebih luas melalui
media online.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 7 (tujuh) artikel, yang terbagi ke
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama
dan Keagamaan, serta Lektur dan Khazanah Keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian
ini menjadi fokus Jurnal PENAMAS, sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai lembaga
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Melalui Pengantar Redaksi ini, kami dari Tim Redaksi memohon maaf karena perubahan
sistem pengelolaan menjadi OJS ini ternyata menjadi penyebab penerbitan mengalami
keterlambatan. Seperti pada nomor pertama bulan April-Juni, perubahan pengelolaan
jurnal menjadi OJS ini cukup mempengaruhi proses editorial. Misalnya, proses koreksi dan
revisi dari penulis ke Tim Redaksi, begitu pun dari penulis ke Mitra Bestari, dan sebaliknya
mengalami beberapa kali kesalahan dalam proses submission dan uploading secara online.
Salah satu penyebabnya adalah karena kekurangpahaman sistem OJS dari beberapa penulis
dan anggota Tim Redaksi dan juga Mitra Bestari. Karenanya, terdapat perbedaan waktu
penerbitan dengan waktu pengesahan naskah pada nomor kali ini. Seluruh naskah baru
selesai disahkan untuk diterbitkan pada bulan Oktober, sementara jadwal penerbitan kami
untuk nomor kedua ini sebenarnya adalah Juli-September. Selain itu, kami kerap mengalami
kendala teknis, sehingga membuat website PENAMAS tidak dapat diakses.

Pada edisi tahun 2018, Tim Redaksi memutuskan bahwa dalam rangka mendukung
sistem OJS ini, maka jumlah edisi Jurnal PENAMAS akan dikurangi menjadi dua edisi atau
nomor. Dengan frekuensi penerbitan dua edisi dalam setahun, kami berharap akan lebih
mudah dalam mengelola Jurnal PENAMAS dengan sistem OJS. Selain itu, mulai tahun depan
juga, Tim Redaksi akan menghilangkan imbuhan "ke" dan "an" pada kata “"Keagamaan"
dan "Kemasyarakatan", tapi tetap mempertahankan nama terbitan jurnal, yaitu: PENAMAS.
Tujuannya, untuk memperjelas akronim atau singkatan Jurnal PENAMAS, yaitu: Jurnal
Penelitian Agama dan Masyarakat. Namun demikian, pada bagian sinopsis Tim Redaksi akan
menjelaskan, bahwa Jurnal PENAMAS ini menerbitkan hasil-hasil penelitian dan pemikiran
yang terkait dengan masalah-masalah Keagamaan dan Kemasyarakatan, yang terbagi dalam
tiga bidang, yakni: Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama dan Keagamaan, serta Lektur

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv i



dan Khazanah Keagamaan. Kami yakin, dengan perubahan ini akan menunjukkan kekhasan
Jurnal PENAMAS dibanding jurnal-jurnal lainnya.

Akhirnya, segenap Dewan Redaksi mengucapkan terima kasih kepada seluruh anggota
Tim Redaksi, terutama para Mitra Bestari, dan berbagai pihak yang telah membantu proses
editorial pada edisi kali ini, yakni: Prof. Dr. Achmad Fedyani Syaifuddin, MA., SS (Universitas
Indonesia Depok), Prof. Dr. Oman Fathurahman, M.Hum (PPIM-UIN Syarif Hidayatullah), Prof.
Arskal Salim GP, MA., Ph.D (LP2M-UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Prof. Dr. Abuddin Nata,
MA (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Prof. Dr. M. Ridwan Lubis, MA (Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah), Prof. Dr. Dwi Purwoko, M.Si (Lembaga IImu Pengetahuan Indonesia), Prof.
Dr. Zulkifli, MA (FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Hendri Tanjung, Ph.D (Universitas Ibn
Khaldun Bogor), Dr. Ahmad Najib Burhani, MA (Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia), Fuad
Fachruddin, Ph.D (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), dan Dr. Nurhattati Fuad, M.Pd (Universitas
Negeri Jakarta) yang telah memberikan koreksi dan saran perbaikan untuk artikel-artikel
yang terbit pada Volume 30 Nomor 2, Juli-September Tahun 2017 ini. Juga, tak lupa kami
ucapkan terima kasih kepada Firdaus Wajidi, Ph.D., (Universitas Negeri Jakarta) selaku editor
bahasa untuk abstrak berbahasa Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, November 2017
Dewan Redaksi

v Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv



PENELITIAN FIQIH:

SEBUAH MODEL PENELITIAN HUKUM ISLAM

FIQH RESEARCH:

A MODEL OF ISLAMIC LAW RESEARCH

Sakirman

Fakultas SyariahInstitut Agama
Islam Negeri (IAIN) Metro
JI. Ki Hajar Deantara 15A,
Iringmulo, Metro, Lampung,
Indonesia

Email: sakirman@metrouniv.
ac.id

Naskah Diterima:

Tanggal 16 Agustus 2017
Revisi 12 Oktober 2017
Disetujui 6 November 2017

SAKIRMAN

Abstract

This paper examines the figih research as a role model of Islamic legal
research based on the discourse of the emergence of usal figh as the
method of ijtihad has a significant role in the research and development of
Islamic law. As a methodology, usal figh has evolved along with the times.
In fact, usal figh has different characteristics between schools. This research
describes the role of usal figh in the discovery and formation of Islamic
law. Through this paper described starting from the definition, history of
development, the object of study and at a glance about the flow of usal
figh. In addition, this research also describes the model and typology of
usal figh research. The approach used in the discussion of this research is
the historical approach, by describing the development of usal figh based
on the period. Based on this study it can be seen that as a method of legal
discovery, the proposed figih is part of Islamic legal research methods in
general. The study of Islamic law as a whole is divided into two major
areas, namely the study of descriptive Islamic law and prescriptive Islamic
legal research. Islamic legal research descriptive telescoped Islamic law as
a social phenomenon that interacts with social phenomena.

Keywords: Usdal figh, methodology, Islamic law, legal research

Abstrak

Tulisan ini mengkaji tentang penelitian figih sebagai contoh peran
penelitian hukum Islam yang didasari atas wacana munculnya usal figh
sebagai metode ijtihad mempunyai peran yang cukup signifikan dalam
penelitian dan pengembangan hukum Islam. Sebagai metodologi, ustl
figh mengalami perkembangan seiring dengan perkembangan zaman.
Bahkan, usal figh mempunyai karakteristik yang berbeda antar-mazhab.
Kajian ini memaparkan peran usal figh dalam penemuan dan pembentukan
hukum Islam. Melalui tulisan ini dipaparkan mulai dari definisi, sejarah
perkembangan, objek kajian dan sekilas tentang aliran usdl figh. Selain
itu, penelitian ini juga memaparkan tentang model dan tipologi penelitian
usal figh. Pendekatan yang digunakan dalam pembahasan penelitian ini
adalah pendekatan historis, dengan memaparkan perkembangan usal
figh berdasarkan kurun waktu. Berdasarkan kajian ini dapat diketahui
bahwa sebagai metode penemuan hukum, usdl figh merupakan bagian
dari metode penelitian hukum Islam secara umum. Penelitian hukum
Islam secara keseluruhan dibedakan ke dalam dua bidang besar, yaitu
penelitian hukum Islam deskriptif dan penelitian hukum Islam preskriptif.
Penelitian hukum Islam deskriptif meneropong hukum Islam sebagai
suatu fenomena sosial yang berinteraksi dengan gejala-gejala sosial.
Kata Kunci: Usal figh, metodologi, hukum Islam, penelitian hukum

229



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

PENDAHULUAN

Tulisan ini mengurai problematika tentang
bagaimana figih menjadi standar model
penelitian hukum Islam. Dengan demikian,
tulisan ini  memaparkan peran usdl
figh sebagai basis penelitian (research)
dalam pembelajaran, penemuan, dan
pembentukan hukum Islam. Sebagaimana
diketahui bahwa, usdl figh dalam dimensi
hukum Islam mengalami perkembangan
dan pembaruan yang cukup dinamis.
Karena dalam kehidupan sosial mengalami
kesukaran dalam menjalankan bagian-
bagian tertentu dari figih. Adanya kesukaran
itu merupakan sesuatu yang wajar, karena
kitab figih diformulasikan oleh mujtahid
dalam masa yang relatif lama dalam situasi
tertentu. Sehingga, dalam kaji ulang figih
sebelumnya harus dikaji ulang terhadap usul
figh. Sebab, dilihat hasil dari kajian terhadap
usul figh yang berkembang dalam mazhab,
terlihat usdal figh yang menjadi landasan
bagi figih dapat berubah. Meskipun kaidah
berpikir disusun dalam bentuk kaidah pokok
yang sulit untuk berubah, namun dalam
pemahaman dan penerapan selanjutnya
mengalami perubahan. Implikasinya,
memunculkan beberapa macam metodologi
berpikir untuk aktualisasi hukum Islam.

Hukum Islam secara historis
menciptakan peradaban Islam. Hukum
Islam mendisiplinkan dan menyatukan umat
Islam selama beberapa generasi, berabad-
abad, dan di seluruh benua. Hukum Islam
mendisiplinkan dan menyatukan setiap
lini kehidupan, menetapkan pikiran, hati,
dan perbuatan dengan asas Islam. Melalui
hukum Islam orang yang masuk Islam
diangkat darizaman batu ke modernitas, dari
mitos dan takhayul ke empirisme dan bukti
rasional, dan dari upaya mempertahankan

kelangsungan hidup individu atau suku ke
upaya kekhalifahan dalam sejarah manusia
(al-Farugi 2001, 310).

Hukum Islam merupakan salah satu
ruang ekspresi pengalaman agama yang
sangat penting dalam kehidupan umat
Islam, sampai seorang pengkaji mengatakan
“Hukum Islam adalah ikhtisar pemikiran
Islam, manifestasi paling tipikal dari cara
hidup Muslim, dan merupakan inti dan
saripati Islam itu sendiri (Schat 2002, 13).
Hukum Islam setidaknya mengacu pada dua
komponen sekaligus, yaitu hukum sebagai
metodologi dan hukum sebagai produk.

Hukun Islam pada tataran figih
merupakan sebuah produk yang dihasilkan
dari sebuah usaha ijtihad yang dilakukan
oleh ulama. Figih yang dihasilkan melalui
jtihad tidak terlepas dari peran metode
yang digunakannya. Bahkan, karakteristik
figih juga dipengaruhi oleh metode tersebut.
Metode ijtihad dalam khazanah hukum Islam
disebut dengan usal figh. Menurut ulama
usal figh mazhab Hanafi, Maliki, dan Hanbali,
usal figh adalah kaidah-kaidah (gawaid)
yang dapat mengantarkan pada penggalian
(stinbat) hukum syariat dari dalil-dalilnya
yang terperinci (asy-Syaukani 2005, 5).
Sedangkan menurut ulama mazhab Syafi',
usal figh adalah pengetahuan mengenai
dalil-dalil figih yang bersifat global, tatacara
pengambilan hukum dari dalil-dalil itu, serta
keadaan orang yang mengambil hukum (al-
Amidi 2005, 10).

Tulisan ini mengurai problematika
tentang bagaimana figih menjadi standar
model penelitian hukum Islam. Dengan
demikian, tulisan ini memaparkan peran
usal figh sebagai basis research dalam
pembelajaran, penemuan, dan pembentukan

230



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

hukum Islam. Di sini dipaparkan mulai dari
definisi, sejarah perkembangan, objek kajian
dan sekilas tentang aliran usal figh. Selain
itu, kajian ini juga memaparkan tentang
tipologi penelitian hukum Islam. Pendekatan
yang digunakan dalam tulisan ini adalah
pendekatan historis dengan memaparkan
perkembangan wusal figh berdasarkan
perjalanan masa. Sebagai simplifikasi dari
tipologi penelitian hukum Islam, penulis
menampilkan bagan agar sistematis dan
terarah. Kebaruan dalam tulisan ini adalah
konsepsi penelitian hukum Islam adalah
sesuatu yang baru. Selama ini, model
penelitian  hukum Islam merujuk pada
konsep penelitian barat. Sehingga, kajian ini
menampilkan sesuatu yang baru dari yang
sudah ada sebelumnya dengan berbagai
implikasi  terhadap model perumusan
penelitian hukum Islam.

Kerangka Konsep
Usal figh dalam Objek Kajian

Definisi usal figh sebagai suatu bidang
ilmu yang berdiri sendiri mempunyai
pengertian: Pertama, terminologi usal figh
yang dikemukakan oleh ulama Syafi'iyah,
yaitu "mengetahui dalil-dalil figih secara
global, cara penggunaan dalil-dalil tersebut,
dan mengetahui keadaan orang yang
menggunakannya”. Kedua, terminologi
usal figh yang dikemukakan oleh jumhur
ulama wsal (Hanafiyah, Malikiyah, dan
Hanabilah), vyaitu “mengetahui kaidah-
kaidah umum yang dapat digunakan untuk
mengistinbatkan hukum-hukum syara’ yang
bersifat amaliah melalui dalil-dalilnya yang
terperinci” (Roy 2004, 20-21).

Berdasarkan telaah historis, ar-Risalah
karya asy-Syafii dianggap buku rintisan
pertama tentang ilmu ini. Dalam karyanya,
asy-Syafi'i mendefinisikan prinsip-prinsip
deduksi (giyas) dari teks, dan menetapkan
kriteria untuk keabsahan penerapannya.
Asy-Syafi'i memeriksa hujjiyyah atau bobot
kebenaran sunnah, menyamakan kekuatan
hukum dengan kekuatan hukum Al-
Qur'an. Asy-Syafi'i juga memeriksa istihsan
(penetapan hukum), yang menurutnya tidak
mempunyai kekuatan kebenaran; tradisi
sahabat Nabi, yang menurutnya lemah
kecuali didukung oleh sunnah; dan ijmayang
menurutnya tak ada kecuali dalam ibadah
dan penyampaian Al-Qur‘an itu sendiri (al-
Syafi'i 1940, 307). Penulis ar-Risalah bercorak
teologi-deduktif kemudian diikuti oleh para
ahli usal mazhab mutakallimun (Syafi'iyah,
Malikiyah, Hanabilah, dan Mu'tazilah).
Sementara itu, ulama Hanafiyah memiliki
cara penulisan tersendiri yang bercorak
induktif-analitis. Baik ar-Risalah, buku-buku
usal mazhab mutakallimun maupun mazhab
Hanafiyah memiliki kesamaan paradigma,
yaitu paradigma literalistik dalam arti begitu
dominannya pembahasan teks, dalam hal ini
teks berbahasa Arab, baik dari segi grammar
maupun sintaksisnya dan mengabaikan
pembahasan tentang maksud dasar
dari wahyu yang ada dibalik teks literal.
Paradigma ini berlangsung selama kurang
lebih lima abad (dari abad ke 2 H sampai
abad ke-7H) dan baru mengalami perbaikan
dengan munculnya asy-Syatibi pada abad ke
8 H yang menambahkan teori maqasid asy-
syari'ah yang mengacu pada maksud Allah
yang paling dasar sebagai Pembuat hukum
(Syari’, Lawgiver).

Asy-Syatibi  hanya mengembangkan
dan mengartikulasikan secara lebih jelas

231



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

lagi dari gagasan-gagasan  al-Gazali
yang sebelumnya telah memberikan
sumbangan pokok: (1) memperkenalkan
dan mempertegas penerapan metode
induksi dalam kajian hukum Islam, di mana
sebelumnya ijtihad hukum lebih bersifat
deduktif;, dan (2) mengintrodusir konsep
tujuan hukum (magqasid asy-syari'ah) dan
salah satu tujuan hukum itu adalah maslahat
(Anwar 2007, 13). Dengan demikian, ilmu
usal figh tidak lagi hanya terpaku pada
literalisme teks. Kehadiran asy-Syatibi sama
sekali tidak menghapus paradigma literal,
tapi hanya ingin lebih melengkapinya agar
ilmu ini dapat lebih sempurna memahami
perintah Allah. Dengan demikian, dalam
perspektif  filsafat  ilmu,  asy-Syatibi
sebenarnya tidak melakukan apa yang
menurut Thomas Kuhn disebut dengan
pergeseran paradigma (paradigm shift), tapi
lebih hanya melengkapi paradigma lama
saja, agar tidak terlalu literalistik. Asy-Syatibi
dalam perspektif Kuhn, sesungguhnya tidak
melakukan perubahan revolusioner pada
bangunan ilmu Usal figh (Abdullah 2002,
119).

Enam abad kemudian, sumbangan
asy-Syatibi  pada abad  ke-8H/14M
direvitalisasikan oleh para pembaru usal
figh di dunia modern, seperti Muhammad
Abduh, Rasyid Rida, Abdul Wahhab Khallaf,
‘Allal al-Fasi, dan Hasan Turabi. Karena tidak
menawarkan teori baru kecuali merevitalisasi
prinsip maslahah yang ditawarkan asy-
Syatibi melalui teori maqashid, maka Wael
B. Hallag mengkategorikan para pembaru

penganut aliran unilitarianisme (Hallag
1987, 221).
Sementara itu, pertanyaan tentang

bagaimana teks suci dapat dipahami dan
kemudian dijalankan dalam konteks dunia

modern yang sudah barang tentu tidak lagi
sama dengan konteks zaman Nabi tetap
saja masih menjadi agenda besar bagi umat
Islam dewasa ini. Pertanyaan ini menurut
sebagian pakar seperti Muhammad Igbal,
Mahmud Muhammad Taha, Abdullahi
Ahmed  an-Naim, Muhammad  Said
Ashmawi, Fazlur Rahman, dan Muhammad
Syahrur sama sekali tidak dapat diselesaikan
dengan berpijak pada prinsip maslahah
klasik di atas. Bahkan prinsip mashlahah
tidak lagi memadai untuk membuat hukum
Islam mampu hidup di dunia modern.
Dengan mengambil sample tiga orang
pemikir (Asymawi, Fazlur Rahman, dan
Syahrur), Hallag menamakan kelompok
ini dengan aliran liberalisme keagamaan
(religious liberalism). Coraknya yang liberal
dan cenderung membuang teori-teori
usal figh lama. Menurut Hallag upaya
pembaruan di bidang usal dari kelompok
kedua ini dianggapnya lebih menjanjikan
dan lebih persuasif. Kelompok kedua ini
dalam rangka membangun metodologinya
ingin menghubungkan antara teks suci dan
realitas dunia modern lebih berpijak pada
upaya melewati makna ekplisit teks untuk
menangkap jiwa dan maksud luas dari teks
(Hallag 1987, 121). Dengan demikian, tulisan
ini memberi kontribusi atau tambahan bagi
kajian yang telah dilakukan oleh al-Asmawi,
Khaled Abou Fadel, Fazlur Rahman, dan
pemikir yang concren terhadap kajian usal
figh, seperti Muhammad Shahrour dan
Jasser Auda.

Jumhur ulama sepakat, bahwa objek
kajian ilmu usdl figh adalah kaidah-kaidah
atau metode istinbat hukum. Kaidah-kaidah
itu biasanya disebut dengan dalil-dalil
syara’ yang umum (al-adillah asy-syar'iyyah
al-kulliyyah). Kemudian yang termasuk

232



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

al-adillah asy-syar'iyyah al-kulliyyah di
antaranya: kaidah-kaidah bahasa yang
dijadikan petunjuk oleh ahli figih untuk
menetapkan hukum-hukum syara’ dari nas,
kaidah-kaidah qiyas dan kehujjahannya,
batasan-batasan umum, perintah (amr) dan
indikatornya, kaidah-kaidah larangan (nahy),
kaidah mutlag, mugayyad, dan umum. Jadi
dengan kata lain, objek pembahasan usdl
figh bermuara pada hukum syara’ (al-hukm
al-syar’i) ditinjau dari hakikat, kriteria, dan
macam-macamnya, pembuat hukum (al-
hakm) dari segi dalil dan perintahnya, orang
yang dibebani hukum (al-mahkum ‘alayh)
dan cara berijtihadnya (Abdullah 2002,
22-23). Al-Ghazali memerincinya menjadi
empat hal utama: Pertama, buah ilmu usal
figh ini (al-samrah) yang meliputi hukum-
hukum dan yang berkaitan dengannya.
Kedua, pemberi buah (al-musmirah) yang
meliputi dalil-dalil umum, seperti: Al-Qur‘an,
Sunnah, ijma, dan giyas. Ketiga, metode
pengambilan buah (Turug al-Istismar) yang
meliputi metode kebahasaan dan metode
kemaknaan. Keempat, pengambil buah (al-
musasmir), yaitu yang meliputi kriteria yang
berhak disebut mujtahid.

Berdasarkan ketiga epistemologi dalam
pemikiran Islam, maka jelas yang digunakan
dalam wusal figh adalah epistemologi
bayani. Secara  epistemologis, term
bayani mengendung beragam arti, yaitu:
kesinambungan (al-waslu): keterpilahan
(al-faslu): jelas dan terang (al-zuhur wa al-
wuduh): dan kemampuan membuat terang
dan generik. Sebagai sebuah episteme,
keterpilahan dan kejelasan tadi mewujud
dalam al-bayan al-ibarah perspektif dan
metode yang sangat menentukan pola
pemikiran tidak hanya dalam lingkup estetik-
susastra, melainkan juga dalam lingkup

logik-diskursif. Dengan kata lain, bayan
berubah menjadi sebuah terminologi yang
di samping mencakup arti segala sesuatu
yang melengkapi tindakan mamahami (Arif
2002, 13).

Epistemologi baydni muncul bukan
sebagai hal yang sui generis, akan tetapi
memiliki akar historisnya dalam sejarah
budaya dan tradisi pemikiran Arab.
Sebagaimana dimaklumi, bahasa Arab
diyakin sebagai bahasa wahyu Tuhan. Oleh
karena itu, cukup berdasar bila dikatakan
bahwa determinan historis awal-mula
paradaban Islam adalah sinergi bahasa
dan agama. Awal mula aktivitas ilmiah
yang mewarnai budaya Arab Islam berupa
penghimpunan bahasa Arab dan peletakan
dasar-dasar tata kebahasaannya seiring
dengan upaya mamahami ajaran agama
dan memproduksi wacana keagamaan yang
membangun “rasionalitas-keagamaaan
Arab” dengan produk intelektualnya, yaitu
ilmu kebahasaan dan ilmu agama (al-Jabiri
1991, 75).

Dalam hal ini, penggalian pengetahuan
usal figh bersumber pada otoritas teks Al-
Qur'an dan hadis. Paling tidak, ada dua
cara bagaimana usdl figh mendapatkan
pengetahuan dari teks; Pertama,
pengetahuan yang didasarkan pada
teks zahir syara’ (zahir alfaz al-syari'ah).
Kecenderungan tekstualitas ini terjadi
sebelum masa ibn Rusyd, atau berawal pada
masa asy-Syafi'i, dan mencapai puncaknya
pada masa Ibn Hazm al-Zahiri. Bagi aliran
tekstualitas murni ini, seorang mujtahid
dalam ber-istinbat maupun istidlal hukum
harus berpegang pada dhahirnya teks.
Kedua, pengetahuan yang didasarkan pada
maksud teks syara’ (maqasid alfazh al-
syari'ah). Artinya, ketika makna dari teks zahir

233



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

tidak mampu menjawab permasalahan, baru
kemudian digunakan maksud teks syariah.
Kecenderungan ini dimulai pada masa Ibn
Rusyd sampai asy-Syatibi (Abdullah 2002,
27).

Selanjutnya, berkaitan dengan ilmu
usal figh, maka aksiologi atau fungsinya
adalah untuk membimbing manusia dalam
menangkap maksud Tuhan secara benar.
Artinya, dengan mempelajari kaidah dan
teori usal (al-qawa’id al-usaliyah), seseorang
dapat menangkap makna yang terkandung
dalam teks-teks Al-Qur’an dan as-Sunnah,
sehingga selaras dengan yang dikehendaki

oleh Tuhan.

Sedangkan perbedaan usal figh dengan
figih, bahwa usal figh merupakan timbangan
atau ketentuan untuk istinbat hukum dan
objeknya selalu dalil hukum, sementara objek
figihnya selalu perbuatan mukallaf yang
diberi status hukumnya. Meskipun demikian
terdapat kesamaan, yaitu keduanya merujuk
pada dalil, namun konsentrasinya berbeda,
yaitu usul figh memandang dalil dari sisi cara
penunjukan atas suatu ketentuan hukum,
sedangkan figih memandang dalil hanya
sebagai rujukannya (Syafe'i 1999, 24).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini  mengkaji tentang Figih
Research: Role Model Penelitian Hukum Islam.
Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif,
yaitu berusaha mengungkap keadaan yang
bersifat alamiah secara holistik. Penelitian
kualitatif tidak hanya menggambarkan
variabel-variabel tunggal melainkan dapat
mengungkap hubungan antara satu variabel
dengan variabel lain, maka yang ditampilkan
dalam variabel penelitian ini adalah piranti
bahan ajar yang berbasis hukum Islam.

Sumber data dalam penelitian ini
dikategorikan dalam dua kelompok besar:
Pertama, sumber data primer, yaitu data
yang diperoleh secara langsung dari subjek
penelitian. Untuk memperoleh data ini,
peneliti melakukan wawancara (interview)
dengan beberapa informan yaitu dosen usal
figh. Kedua, sumber data sekunder, yaitu
diperoleh dengan melakukan studi literatur
dan studi dokumen. Dalam penelitian ini,
literatur yang digunakan adalah bukuy,
jurnal, artikel, dan kitab, baik cetak maupun
elektronik yang terkait dengan penelitian
ini, yaitu figih sebagai model pembelajaran
hukum Islam. Pengumpulan data dalam
penelitian ini dilakukan dengan wawancara
semi terstruktur, wawancara mendalam, dan
dokumentasi. Wawancara semi terstruktur
dilakukan dengan menanyakan serangkaian
pertanyaan yakni bagaimana role model
figih research sebagai pembelajaran hukum
Islam. Dari pertanyaan tersebut maka akan
diketahui bagaimana model pembelajaran
figih research sebagai media pembelajaran
hukum Islam yang ideal.

Wawancara mendalam (in-depth
interview) digunakan untuk memperoleh
informasi yang akurat berkaitan dengan
masalah yang diteliti (Koentjaraningrat
1991, 138-140). Sementara dokumentasi
digunakan  untuk  memperoleh  data
sekunder, yakni dengan mengumpulkan
dokumen-dokumen dan literatur yang
memiliki relevansi dengan penelitian ini.
Sesuai dengan judul yang diangkat dalam
penelitian ini, maka penelitian ini adalah
merupakan pengembangan dari model
pembelajaran hukum Islam.

Analisis data dalam penelitian ini
dilakukan dengan menggunakan langkah

234



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

sebagai berikut: Pertama, pengumpulan
data. Kedua, interpretasi data. Ketiga,
penulisan (Moleong 1989, 4-8). Dalam
penelitian  kualitatif ini, terdapat tiga

komponen pokok yang dilalui peneliti, yaitu
data reduction, data display, dan conclusion
drawing (Sutopo 1988, 34). Tiga komponen
analisis ini berlaku saling menjamin, baik
sebelum, saat, dan sesudah pelaksanaan
pengumpulan data secara paralel. Analisis
ini pada umumnya disebut sebagai model
analisis mengalir (flow model of analysis).

HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN

Geneologi Usal figh

Untuk memahami secara utuh pengertian
usal figh, perlu dua pendekatan. Pertama,

secara idafi, yaitu pengertian sebagai
rangkaian kata-kata membentuk istilah
khusus. Kedua, secara ilmiah di mana

pengertian yang digunakan sebagai nama
sebuah disiplin ilmu. Pengertian pertama,
perlu pemahaman arti kata demi kata, sebab
dengan pengertian tersebut secara idafi
akan dapat diformulasikan. Dari sisi bahasa,
usal figh merupakan istilah dari kata usal dan
figih. Posisi kata usal adalah dalam bentuk
plural yang berakar dari kata asl. Secara
etimologis, ashl berarti dasar, asal, pokok
atau pangkal, seperti istilah "ana yaubna
alaih” (sesuatu yang di atasnya didirikan
sesuatu yang lain), Sedangkan kata al-figih
adalah gerund (masdar) bisa berfungsi plural
sekaligus singular. Al-figih dari fi'il "fagiha —
yafqahu" yang berarti paham (Zahrah tt., 7).

Para usaliyyun, kadang menggunakan

kata “asl” dalam arti: 1) al-qa’idah al-kulliyah
(ketentuan umum), 2) al-rdjih (sesuatu yang

kuat), 3) al-mustahab (terus berlaku), 4) ad-
dalil (dasar), dan 5) al-magish alaih (standar)
(Hakim 1972, 5-6). Dalam definisi lain, asl
mengandung beberapa pengertian, yaitu:
(1) far'u (cabang) seperti anak adalah cabang
dari ayah; (2) ga'idah, seperti dalam sebuah
hadis riwayat Bukhari dari Muslim yang
mengatakan Islam itu dibina atas lima usal
(kaidah); (3) rajih (yang lebih kuat), seperti
pernyataan Al-Qur’an, asl bagi giyads, artinya
Al-Qur'an lebih kuat daripada qiyas; 4)
mustahab (sesuatu yang dianggap sebagai
semula). Misalnya, seorang yang berwudu
merasa ragu apakah ia masih suci atau tidak,
sementara dia merasa yakin betul belum
melakukan sesuatu yang membatalkan
wudunya. Oleh sebab itu, dia tetap merasa
masih berwudu; (5) dalil (alasan), seperti
ucapan para ulama usal dari hukum ini
adalah ayat Al-Qur‘an (Hakim 1972, 5-2).
Dengan demikian, usual figh secara idaft
bermakna “sesuatu yang di atasnya ada
figih atau fondasi yang di atasnya dibangun
hukum-hukum syara’ 'amali.

Secara pengertian ilmiah (terminologi)
al-Ghazali dalam al-Mustasfa’ mengatakan,
bahwa wusal figh adalah pengetahuan
tentang dalil-dalil dari segi dalalahnya
kepada hukum-hukum secara global tidak
secara rinci (al-Ghazali, tt.: 3). Sedangkan
menurut Abu Zahrah adalah ilmu tentang
kaidah-kaidah yang memberikan gambaran
metode-metode untuk istinbat hukum
yang amali dari dalil-tafsili (Zahrah tt., 6).
Tidak jauh berbeda adalah pengertian
yang diintrodusir oleh asy-Syaukani, yaitu
pengetahuan tentang kaidah-kaidah yang
dijadikan sebagai instrumen untuk ber-
istinbat hukum-hukum syara’ yang far'i
dari dalil-dalil tafsili (As-Syaukani tt, 3).
Berdasarkan definisi-definisi tersebut, usal

235



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

figh berarti pengetahuan tentang cara atau
metode untuk mengeluarkan hukum-hukum
dari dalil-dalilnya secara teperinci.

Adapun objek kajian usal figh antara
lain: Pertama, pembahasan dalil-dalil yang
dipergunakan dalam menggali dalil-dalil
syara’ ada yang disepakati oleh ulama,
yaitu ijma dan qgiyas. Ada juga yang menjadi
perselisihan tentang kehujjahannya, seperti
istihsan, istishab (memberlakukan hukum
yang sejak semula), al-maslahah, sadd az-
zara'l (mencari inti permasalahan dampak
suatu perbuatan), 'urf (adat istiadat). Kedua,
pembahasan dalil-dalil yang bertentangan
danbagaimanacaramentarjih (menguatkan),
seperti pertentangan antara Al-Qur’an,
Sunnah, dan pendapat akal. Ketiga,
pembahasan ijtihad, yakni syarat-syarat sifat
seorang mujtahid. Keempat, pembahasan
syariat itu sendiri apakah yang bersifat
tuntutan (melakukan atau meninggalkan),
Kelima, bagaimana cara berhujjah dengan
dalil-dalil tersebut apakah dari segi lafaz itu
sendiri atau melalui mafhum (pemahaman)
terhadap nas. Dengan demikian, antara
objek figih dan objek usdl figh sangat
berbeda. Sebab objek kajian usal figh adalah
dalil-dalil, sedangkan objek figih adalah
perbuatan seseorang yang telah mukallaf.
Jika usali (ahli usal figh) membahas dalil-
dalil dan kaidah-kaidah yang bersipat
umum, maka fugaha (ahli figih) mengkaji
bagaimana dalil-dalil juz'i (sebagian) dapat
diterapkan pada peristiwa-peristiwa yang
parsial (khusus).

Sedangkan syariah didefinisikan
mencakup, baik tindak tanduk hati maupun
tindakan-tindakan lahiriah yang nyata
terlihat. Secara etimologi, syariah berasal
dari bahasa Arab asy-syari'ah dan sinonim

daengan kata asy-syirah, yang artinya
adalah jalan menuju mata air (al-Qurtubi
2003, 211). Sedangkan dari segi istilah, al-
Tahtawi, sebagaimana dikutip oleh Syamsul
Anwar mendefinisikan:
Syariah adalah norma-norma hukum yang
ditetapkan Allah untuk para hamba-Nya
yang dibawa oleh salah seorang Nabi -
semoga Allah melimpahkan kesejahteraan
dan kedamaian kepada mereka dan kepada
Nabi kita- baik norma-norma itu berkaitan
dengan tingkah laku dan disebut norma-
norma hukum cabang atau norma-norma
hukum mengenai tingkah laku dan untuk
mengkajinya disusunlah ilmu figih, maupun
berkaitan dengan keyakinan dan dinamakan
norma-norma pokok agama atau norma-
norma kepercayaan, dan untuk mengkajinya
disusunlah ilmu kalam (teologi). Syara’
(syariah) dinamakan pula ad-din atau al-
millah (al-Tahtawai 2000, 120).

Definisi di atas pada dasarnya
menggambarkan syariah sebagai paduan
perintah-perintah Tuhan kepada manusia,
yaitu perintah-perintah yang jelas terutama
bersifat moral. Jadi, syariah bukan sekadar
peraturan tata cara perilaku formal yang
khusus dan utama, tetapi ia sejalan dan
sama luasnya (coterminous) dengan
‘kebaikan’ itu sendiri. Tetapi anehnya
sedikit sekali usaha yang dilakukan untuk
memikirkan dan kembali
batang tubuh figih yang utuh, sebagaimana
dulu pernah dilakukan oleh tokoh-tokoh
keempat aliran hukum. Alasan utama untuk
ini tampaknya, bahwa hukum ini dipandang
sebagai sesuatu yang semestinya muncul
dari prinsip-prinsip Al-Qur‘an dan Sunnah
dan selanjutnya disucikan oleh ijma.
Padahal, ijma telah dianggap final, pintu
ijtihad (pemikiran orisinal) telah ditutup, dan
akibatnya tak seorang pemikir pun, sehebat
apapun dia, yang berani mencoba-coba
untuk membukanya (Rahman 1994, 165).

merumuskan

236



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

Hukum Islam mencakup berbagai
dimensi. Dimensi abstrak, dalam wujud
segala perintah dan larangan Allah dan
Rasul-Nya; dan dimensi konkret, dalam
wujud perilaku mempola yang bersifat ajeg
di kalangan orang Islam sebagai upaya untuk
melaksanakan titah Allah dan Rasul-Nya itu.
Lebih konkret lagi, dalam wujud perilaku
manusia (amaliah), baik individual maupun
kolektif. Hukum Islam juga mencakup
substansi yang terinternalisasi ke dalam
berbagai pranata sosial (Bisri 2004, 38).

Manakala membicarakan hukum Islam
terdapat dua pendapat utama tentang
sumber-sumber yurisprudensi, pendapat
dari para ulama klasik setelah asy-Syafi'i
dan pendapat dari kelompok revisionis
dari sarjana Barat. Pendapat ulama klasik
menunjukkan, bahwa hukum Islam sebagai
hukum yang berasal dari dua sumber utama,
terpelihara dalam teks-teks Al-Qur‘an dan
hadis Nabi yang dituangkan dalam sebuah
sunnah di samping sumber-sumber tertentu
yang diakui, sepertiijma (consensus) danqiyas
(analogi) yang otoritas final berasal dari teks-
teks normatif. Akan tetapi, paradigma yang
mendominasi para sarjana barat, meskipun
pada dasarnya menyepakati, bahwa Al-
Qur'an sebagai sumber awal hukum Islam,
menganggap sebagian besar teks-teks
hadis yang ada adalah palsu yang pada
beberapa tahun telah dinisbatkan sebagai
perkataan-perkataan Nabi. Menurutnya, hal
ini dilakukan untuk memperkuat tradisi lokal
dari tiap-tiap pusat pendidikan di dunia
Islam dengan otoritas Nabi sebagai usaha
untuk melegitimasi pendapat yang telah
diakomodir. Kemudian muncul pendapat
yang memiliki kesamaan dengan pendapat
tradisional seraya bertentangan dengan
para revisionis dalam memandang hukum

Islam sebagai hukum yang didasarkan
pada Al-Qur'an dan sunnah, tetapi dalam
hal pendefinisian sunnah. Sebab jika
sunnah dalam pengertian tradisional,
‘klasik’ merujuk hampir selalu pada hadis
(seperti ditunjukkan oleh Schacht), maka
dalam pengertian Muwatta, pra klasik,
sama sekali berbeda dengan term hadis
(seperti juga ditunjukkan oleh Schacht),
tetapi lebih memiliki hubungan yang erat
dengan konsep ‘amal atau tradisi (Schacht
juga menggunakan ungkapan ‘tradisi yang
hidup’ untuk mendukung konsep ini), yaitu
jika hadis merujuk pada teks-teks, maka
sunnah merujuk pada tindakan. Akan tetapi,
sunnah tidak hanya harus dibedakan dari
hadis, tetapi dalam hal inilah pendapat
kitab Muwatta berbeda pendapat dengan
pendapat Schacht, sunnah harus juga
dibedakan dari ‘amal walaupun tidak
melalui cara yang sama (Schacht 1967, 29).
Sebagaimana disinggung di atas, bahwa
syariat Islam adalah hukum Islam yang
berlaku abadi sepanjang masa. Sedangkan
figih adalah perumusan konkret syariah
Islam untuk diterapkan pada suatu kasus
tertentu di suatu tempat dan di suatu masa.
Keduanya dapat dibedakan tetapi tidak
dapat dipisahkan.

Figih juga diidentifikasi sebagai salah
satu dimensi hukum Islam, yakni produk
penalaran fugaha terhadap syariah, yang
secara empiris dijadikan hukum terapan oleh
Muslim di berbagai kawasan. Hukum Islam
mempunyai fungsi yang ganda, yaitu fungsi
syariah dan funngsi figih. Syariah merupakan
fungsi kelembagaan yang diperintahkan
Allah untuk dipatuhi sepenuhnya,
saripati petunjuk Allah untuk perseorangan
dalam mengatur hubungannya dengan
Allah, sesame Muslim, sesama manusia,

atau

237



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

dan dengan semua makhluk di dunia ini.
Sedangkan figih merupakan produk daya
pikir Figih  merupakan usaha
manusia yang dengan daya intelektualnya
mencoba menafsirkan penerapan prinsip-
prinsip syariah secara sistematis (Dutton
2003, 40-41).

manusia.

Objek kajian ilmu syariah sebagaimana
dijelaskan oleh Imam al-Gazali dalam
pendahuluan al-Mustasfa', bahwa sisi yang
menjadi perhatian ahli hukum Islam untuk
dikaji dari keseluruhan objek kajian ilmu-
ilmu keagamaan Islam dengan mengatakan,
“Ahli hukum mengambil satu sisi tertentu,
yaitu tingkah laku subjek hukum, yang
diselidikinya dalam kaitan dengan dictum
hukum (al-Ghazali tt, 234)" Menurut
pernyataan al-Gazali ini objek kajian ilmu
syariah (ilmu hukum Islam) adalah tingkah
laku dalam kaitannya dengan norma hukum.
Konsepsi ini berbeda dengan pengertian
yang lazim dalam hukum Islam, yaitu bahwa
ilmu hukum Islam (ilmu syariah) mengkaji
hukum yang disimpulkan dari dalil-dalilnya
berupa teks-teks Al-Qur‘an dan hadis serta
dalil-dalil subsider lainnya. Pertanyaannya
di sini: apakah sesungguhnya ilmu syariah
mengkaji mengkaji
tingkah laku? Dengan kata lain, apakah
ilmu syariah adalah suatu ilmu normatif
murni atau suatu ilmu perilaku? Dalam
kenyataan perkembangan ilmu syariah
sendiri, pendefinisian ilmu hukum Islam
sebagai ilmu yang menyelidiki norma-
norma, dan ditunjang oleh suatu postulat
yang berasal dari sistem teologi tertentu,
bahwa hukum tidak dapat ditemukan di
luar teks-teks, telah membawa hukum
Islam menjadi suatu ilmu teks, “ilmu kalam”,
yaitu ilmu yang mengkaji kalam ilahi yang
merupakan khitab asy-syar’i. Analisis hukum

norma-norma atau

karena itu berarti analisis teks. Bagi pengkaji
modern, pernyataan al-Gazali mungkin lebih
menarik karena memberi peluang kepada
pendekatan empiris dalam kajian hukum
bukan semata analisis teks (khitab asy-syar)
tetapi juga berarti analisis tingkah laku (al-
Ghazali tt., 47). Dengan berdasarkan konsep
al-Gazali ini dapat dikembangkan suatu
metode kajian hukum Islam yang disebut
metode sui generis-kum-empiris.

Tipologi Penelitian Hukum Islam

Usal figh merupakan metode pengkajian
Islam pada umumnya dan dalam sejarah
kebudayaan Islam inilah satu-satunya
metode khas Islam yang berkembang,
namun dalam pengertian khusus, usal figh
adalah suatu metode penemuan hukum
syariah. Sebagai metode penemuan hukum,
usal figh merupakan bagian dari metode
penelitian hukum Islam secara umum.
Penelitian ini secara keseluruhan dibedakan
ke dalam dua bidang besar, yaitu penelitian
hukum Islam deskriptif dan penelitian
hukum Islam preskriptif. Penelitian hukum
Islam  deskriptif meneropong hukum
Islam sebagai suatu fenomena social yang
berinteraksi dengan gejala-gejala sosial
lainnya. Dalam kaitan ini hukum Islam dapat
dilihat, baik sebagai variabel independen
(bebas) yang memengaruhi masyarakat
maupun sebagai variabel dependen (terikat)
yang dipengaruhi oleh masyarakat. Dalam
penelitian model ini biasanya digunakan
berbagai pendekatan yang dikembangkan
dalam ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan,
seperti pendekatan sejarah, pendekatan
sosiologi, pendekatan politik, pendekatan
antropologi, dan seterusnya.

238



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

Penelitian hukum Islam preskriptif
bertujuan menggali norma-norma hukum
Islam dalam tataran das sollen, yaitu norma-
norma yang dipandang ideal untuk dapat
mengatur tingkah laku manusia dan menata
kehidupan bermasyarakat yang baik. Usal
figh termasuk ke dalam bidang penelitian
hukum Islam preskriptif, yang bertujuan
menemukan norma-norma syariah untuk
merespons berbagai permasalahan dari
sudut pandang normatif (Anwar 2005,
2-3). Hukum Islam merupakan kumpulan
peraturan konkret berupa halal, haram,
makruh, mubah, atau sunat saja. Bila disebut
hukum Islam yang terbayang hanyalah
kategori-kategori  tersebut.  Pengertian
seperti ini jelas tidak tepat. Selain terdiri atas
kategori penilaian seperti halal atau haram,
hukum Islam juga terdiri atas kategori-
kategori relasional. Lebih penting lagi
adalah bahwa hukum Islam sesungguhnya
terdiri  atas berjenjang
(berlapis). Di zaman lampau pelapisan itu
terdiri atas dua tingkat norma: peraturan
hukum konkret (al-ahkam al-far’iyyah), dan
asas-asas umum (al-usul al-kulliyyah). Asas-
asas umum itu dalam pandangan para ahli
hukum Islam klasik mencakup kategori yang
luas, sehingga meliputi pula nilai-nilai dasar
(al-giyam al-'asasiyyah) hukum Islam. Oleh
karena itu, untuk praktisnya norma-norma
tersebut dibagi saja ke dalam tiga tingkatan,
yaitu: peraturan konkret, asas-asas umum,
dan nilai-nilai dasar.

norma-norma

Nilai-nilai dasar hukum Islam adalah
nilai-nilai dasar agama Islam sendiri, karena
hukum Islam berlandaskan nilai-nilai dasar
Islam. Di dalam Al-Qur'an secara harfiah
dan secara implicit banyak ditemukan
nilai-nilai dasar Islam yang menjadi nilai-
nilai dasar hukum Islam juga. Misalnya,

tauhid, keadilan, persamaan, kebebasan,
kemaslahatan, persaudaraan, syura, amanah,
fadilah, tasamuh, ta‘awun, dan sebagainya.
Dari nilai-nilai dasar itu diturunkan asas-asas
umum hukum Islam dan dari asas umum
diturunkkan peraturan hukum konkret.
Dengan kata lain, bahwa suatu peraturan
hukum konkret berlandaskan kepada atau
dipayungi oleh asas umum dan asas umum
pada gilirannya berlandaskan kepada atau
dipayungi oleh nilai dasar.

Penelitian  hukum Islam  normatif
bertujuan menyelidiki norma-norma hukum
Islam untuk menemukan kaidah tingkah
laku yang dipandang terbaik dan yang
dapat diterapkan untuk memberi ketentuan
hukum terhadap suatu kasus. Dengan
kata lain penelitian normatif melakukan
penyelidikan terhadap norma hukum Islam
dalam tataran dunia das sollen.

I Nilai-Nilai Filosofis/Dasar
(al-Qiyam al-Asasiyyah)
Norma-Norma Tengah/Doktrin-
II ———— > Doktrin Umum Hukum Islam
(al-Usal al-Kulliyyah)

v \
Al-Qawa'id al-Fighiyyah
dan ad-Dawabit
al-Fighiyyah

I

An-Nazariyyat
al-Fighiyyah

Peraturan-Peraturan Hukum
Kongkret (al-Ahkam al-Far’iyyah)

I

Atas dasar pelapisan norma-norma
hukum Islam ini, maka penelitian normatif
hukum Islam dapat dibedakan menjadi tiga,
yaitu: Pertama, penelitian filosofis, yaitu
kajian mengenai nlai-nilai dasar hukum
Islam; Kedua, penelitian doktrinal, yaitu
kajian untuk menemukan doktrin-doktrin
atau asas-asas umum hukum Islam; dan

239



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

Ketiga, penelitian klinis, yang disebut juga
sebagai penemuan hukum syar’i untuk
menemukan hukum in concreto guna
menjawab suatu kasus tertentu. Secara
keseluruhan bagan model penelitian hukum
Islam sebagai berikut:

Penelitian Hukum Penelitian Hukum Islam

Islam Deskriptif Normatif/Perskriptif
|

\J \J v
Hukum Hukum  Penelitian Penelitian Penelitian
Sebagai Sebagai Norma-  Asas-Asas Nilai-Nilai

Independent Dependent  Norma Hukum Dasar

Variable Variable In Concreto T T

A

Sui generis-kum-empiris

Penelitian normatif hukum Islam dalam
metodologi klasik umumnya bersifat sui
generis, dalam arti penyelidikan mengenai
norma-norma hukum Islam lebih banyak
dilihat dari segi ajaran normatif dan
karenanya terfokus pada teks-teks (Al-
Qur'andanhadis). Berdasarkan tesis al-Gazali
tentang pemaduan wahyu dan akal (yang
meliputi rasio dan pengalaman) manusia
dan pandangannya, bahwa ilmu hukum
Islam menyelidiki tingkah laku, kiranya
penelitian normatif hukum Islam ini dapat
dikembangkan tidak hanya melalui teks-teks
saja (bersifat sui generis), tetapi juga dapat
dipadukan dengan pengalaman sehingga
menjadi penelitian sui generis-kum-empiris,
yang berarti norma-norma hukum tidak
hanya dicari dalam teks-teks syariah belaka,
tetapi juga di dalam kehidupan manusia dan
perilaku masyarakat itu sendiri (Anwar 2007,
51).

Sudut pandang ini membuat usdl
figh hanya berkembang di kalangan elit
keagamaan belaka. Bahkan, konsep-
konsep yang ditawarkan pun seringkali
dirasakan “kurang” membumi di tengah

masyarakat awam yang  merupakan
mayoritas dari umat Islam sendiri. Oleh
sebab itu, kerangka paradigma aksiologi
usal figh harus dilengkapi dengan cara
kombinasi antara fungsi sebagai ‘metode
penemuan hukum’ dengan ‘metode
justifikasi  hukum’. Paradigma pertama
melihat usal figh lebih bersifat up to down,
dalam artian bagaimana dari sumber hukum
diperoleh ketentuan dan status hukum
suatu masalah. Sementara paradigma kedua
bersifat down on top. Artinya, ketetapan-
ketetapan hukum yang telah dihasilkan dan
dipraktikkan oleh masyarakat dijustifikasi
melalui kerangka pikir usal figh dengan
memperhatikan metode yang dipergunakan
dari setiap ketentuan hukum tersebut.
Sebab pluralitas manifestasi hukum dalam
tradisi pemikiran masyarakat tertentu-little
tradition-sesungguhnya adalah mosaik dari
realitas universal agama-great tradition.
Pola pikir demikian semakin bermakna jika
dipertautkan dengan realitas kehidupan
keagamaan saat ini. Berbagai polemik di
bidang hukum Islam dapat ditarik pada
upaya mencari titik temu dalam kerangka
berpikir usal figh.

Paradigma aksiologi wusal figh ini
meniscayakan sebuah bangunan struktur
keilmuan wusal yang bersifat praktis. Dari
uraian sebelumnya telah dijelaskan, bahwa
unsur praktis dari ilmu usal figh ada pada
tataran metodologi penemuan hukum.
Hanya saja fungsi dari metodologi ini
diarahkan sebagai 'alat untuk menjustifikasi’
berbagai produk hukum yang dihasilkan
sebelumnya. Dialektika antara kerangka
pikir (usal figh) dan hasil pikir (figih) menjadi
tujuan akhir dari paradigma ini.

Tidak dapat dipungkiri, bahwa antara
proses penemuan hukum dan terbentuknya

240



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

suatu ketentuan hukum adalah sebuah
peristiwa sejarah manusia yang terjadi
dalam kurun waktu tertentu. Bagi generasi
yang berada di sekitar peristiwa tersebut
atau yang memahami bangunan keilmuan
usal figh, justifikasi hukum konkrit dari
proses berpikir tidak merupakan suatu
masalah. Namun bagi generasi kemudian
yang datang sesudahnya, peristiwa tersebut
berada di luar jangkauan pengalaman
empiris. Diperparah dengan teralienasinya
ilmu usal figh dari masyarakat Muslim sendiri,
sehingga terjadi keterputusan sejarah antara
figih yang hidup di masyarakat dengan usal
figh sebagai ilmu tentang kerangka pikir
hukum (Setiawan 2015, 15).

Model dan Pendekatan Penelitian Figih

Dalam penelitian hukum figih variasi
pendekatan dilatarbelakangi oleh sejarah
yang cukup panjang antara kondisi
pewahyuan dengan kondisi riil sekarang.
Kenyataan tersebut harus dituntut mengikuti
perkembangan yang sesuai dengan objek
penelitian. Penelian figih harus memilih
pendekatan yang sesuai dengan objek
penelitian beberapa pendekatan pada
penelitian hukum figih di antaranya:

1. Pendekatan historis (historical approach)

Pendekatan ini digunakan untuk
menelusuri  konteks konteks yang
melatar belakangi proses pewahyuan
muncul teori asbab an-nuzul, asbab al-
wurud, prinsip nasikh dan mansukh.

2. Pendekatan kasus (case approach)
Dalam hukum Islam pendekatan kasus
dilakukan dengan mempersamakan
kasus huku baru dengan kasus
hukum lama yang terdapat ketentuan

reasoning-nya dalam teks suci. Upaya
mempersamakan ini dilakukan lantaran
terdapat persamaan reasoning antara
kasus yang satu dengan kasus yang lain.
Kasus seperti ini dalam hukum islam
disebut dengan analogi atau giyas.

Pendekatan analisis (analitical approach)

Maksud utama pendekatan ini adalah
mengetahui makna yang terkandung
oleh istilah-istilah dalam Al-Qur‘an
dan hadis, sekaligus mengetahui
penerapannya dalam praktik.

Pendekatan filsafat  (phylosophycal
approach)

Dalam  perspektif  Islam, filsafat
sangat diapresiasi, sehingga salah
satu tema bahasan yang populer
dalam kajian hukum adalah hikmah
al-tasyri’ wa falsafatuhu  (hikmah
dan filsafat pembentukan hukum).
Selain itu, terdapat sejumlah kaidah
yang bermuara pada aspek filosofis
dibentuknya hukum Islam.

Pendekatan perbandingan (comparative
approach)

Pendekatan perbandingan dilakukan
secara  dialektis untuk  menguki
validasi argumen yang di ketengahkan
masing-masing ketentuan hukum yang
berbeda. Hal itu disebabkan, karena
tidak sebangun visi dalam meresap
ketentuan ketentuan teks wahyu yang
global dan multi tafsir.

Pendekatan perundang-undangan
(statute approach)

Dalam hukum Islam, kerja penelitian
mempunyai tujuan untuk menemukan
preskripsi  (istinbat) dan sekaligus
menerapkannya di tengah masyarakat.
Tujuan menerapkan hukum di tengah

241



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

masyarakat sangat memerlukan
perangkat legislasi, sehingga produk
hukum yang ditemukan tidak sekadar
berupa angan-angan di atas awan.
Dengan tujuan seperti ini, pendekatan
undang-undang mutlak diperlukan
dalam kerja penelitian hukum.

Berdasarkan pendekatan di atas dapat
disusun wilayah penelitian figih tidak
lepas dari model penelitian berikut: model
penelitian dalil figih; model penelitian kaidah
figih; model penelitian ulama figih; model
penelitian ulama fugaha; model penelitian
mazhab figih; model penelitian kitab figih;
model penelitian substansi figih; model
penelitian pengajaran figih; model penelitian
institusional figih; model penelitian figih
dan pola prilaku; Model penelitian masalah
figih; model penelitian transformasi fiqgih;
model penelitian KHI; model penelitian
perkembangan figih; model penelitian
rujukan prilaku (Wahyuni 2015, 5).

Adapun model penelitian figih yang
telah dikembangkan oleh beberapa ahli
sebagai berikut:

1. Model Harun Nasution

Sebagai guru besar dalam bidang
teologi dan filsafat, Harun Nasution
juga mempunyai perhatian terhadap
figih. Penelitiannya dalam bidang
figih ini dituangkan secara ringkas
dalam bukunya yang berjudul Islam
Ditinjau  dari  Berbagai  Aspeknya.
Melalui penelitiannya secara ringkas,
namun mendalam terhadap berbagai
literatur tentang hukum islam dengan
menggunakan pendekatan sejarah,
Harun  Nasution  telah  berhasil
mendiskripsikan struktur figih secara
komprehensif yaitu mulai dari kajian

terhadap ayat-ayat hukum yang ada
dalam  Al-Qur'an. Latar belakang
dan  sejarah  pertumbuhan  dan
perkembangan figih dari sejak zaman
nabi sampai sekarang lengkap dengan
beberapa mazhab yang ada didalamnya.

Selanjutnya, melalui pendekatan
sejarah  Harun Nasution membagi
perkembangan figih dalam empat
periode, yaitu: periode nabi, periode
sahabat, periode ijtihad, dan periode
taklid (Nasution 1982, 25). Model
penelitian figih yang digunakan Harun
Nasution adalah penelitian eksploratif,
deskriptif =~ dengan ~ menggunakan
pendekatan kesejarahan. Interprestasi
yang dilakukan atas data-data historis
tersebut selalu dikaitkan dengan
konteks sejarahnya. Melalui penelitian
ini, pembaca akan mengenal secara
awal untuk memasuki kajian figih lebih
lanjut (Nata 2000, 257).

Model Noel J. Coulson

Noel J. Coulson menyajikan hasil
penelitiannya di bidang figih dalam
karyanya yang berjudul  Hukum
Ulama dalam  Perspektif  Sejarah.
Penelitiannya bersifat deskriptif
analitis ini menggunakan pendekatan
sejarah. Seluruh informasi tentang
perkembangan hukum pada setiap
periode selalu dilihat dari faktor-faktor
sosio-kultural uang memengaruhinya,
sehingga tidak ada satu pun produk
hukum yang dibuat dari ruang yang
hampa sejarah. Hasil  penelitian
dituangkan ke dalam dua bagian,
yaitu: Pertama, menjelaskan tentang
terbentuknya hukum syariat. Kedua,
berbicara tentang pemikiran dan praktik
hukum Islam di abad pertengahan.

242



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

Model Atho Mudzhar

Atho Mudzhar lahir di Serang, Jawa Barat
pada 20 oktober 1948. Menyelesaikan
pendidikan dasar pada tahun 1961 dan
meneruskan ke Pendidikan Guru Agama
selama 6 tahun di Serang hingga tahun
1966. Selanjutnya, dia melanjutkan
studi di IAIN Jakarta sebagai mahasiswa
tugas  belajar dari  Departemen
Agama, tamat tahun 1975. Program
magisternya ditempuh di Brisbane,
Australia melalui bantuan beasiswa
Colombo Plan, dengan orientasi studi
Master of Social and Development pada
tahun 1978. Adapun gelar Doktoralnya
diperoleh di University of California
Los Angeles (UCLA) pada tahun 1990.
Beberapa buku-bukunya yang telah
dipublikasikan antara lain: Belajar
Islam di Amerika (1991) dan Fatwa
Majlis Ulama Indonesia (edisi dwi
bahasa: Indonesia dan Inggris, 1993)
yang berasal dari disertasi doktoralnya
berjudul: “Fatwas of the Council of
Indonesian Ulama: A Study of Islamic
Legal Thought in Indonesia 1975-1988".

Islam biasanya didefinisikan sebagai
wahyu Allah yang diturunkan kepada
Nabi ~ Muhammad  SAW. untuk
kebahagiaan dan keselamatan hidup
umat manusia di dunia dan akhirat.
Sebagai wahyu Islam berarti ajaran dan
sebagai ajaran berarti Islam sebagai
gejala  budaya. Ketika seseorang
mempelajari bagaimana ajaran Islam
tentang salat, puasa, zakat, haji, tentang
konsep keesaan Allah, tentang argumen
adanya tuhan, tentang Jabariyah dan
Qadariyah, tentang arti dan tafsir kitab
suci, tentang riba, tentang aturan etika
dan nilai moral dalam Islam, berarti

dia sedang mempelajari Islam sebagai
gejala budaya.

Ketika Islam dilihat sebagai gejala
budaya, maka metodologi yang
digunakan adalah metode penelitian
budaya seperti filsafat, sejarah, studi
naskah dan arkeologi serta ilmu lainnya.
Lalu, ketika Islam dilihat sebagai gejala
sosial maka metodologi yang digunakan
adalah metode penelitian ilmu-ilmu
sosial. Atau dapat pula suatu studi
Islam mencoba melihat suatu gejala
Islam sebagai gejala budaya dan sosial
sekaligus. Studi tentang fatwa-fatwa
dilihat sebagai studi menggabungkan
melihat Islam sebagai gejala budaya
dan sosial sekaligus. Ketika studi itu
membahas dalil-dalil naqli suatu fatwa
dan pembahasan masalah itu dalam
kitab-kitab figih berarti sedang melihat
fatwa sebagai gejala budaya. Manakala
studi itu membahas faktor-faktor sosial
politik yang memengaruhi penafsiran
para ulama tentang dalil-dalil tersebut
berarti sedang melihat Islam sebagai
gejala sosial (Abdullah 2000, 240-241).

Model Muhammad Syahrur

Muhammad Syahrur, seorang pemikir
kontemporer dalam bidang usal figh
mengatakan, bahwa kajian hukum Islam
harus senantiasa berkembang dan siap
menjawab tantangan zaman. Munculnya
bentuk negara-bangsa (nation-state),
konstitusionalisme, prinsip demokrasi
dan HAM, serta masyarakat madani
merupakan gejaja-gejala kontemporer
yang belum tentu terjawabkan oleh
paradigma figih-usal figh ulama-ulama
kuno. Terlebih lagi, ketika paradigma
itu sengaja tidak dirancang sebagai
ijtihad aplikasi hukum Islam, tetapi

243



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

hanya sebagai alat dalam ijtihad istinbat
saja. Akibatnya, aplikasi spirit hukum
Islam dalam menjawab tantangan era
modern menjadi terkendala. Seperti
adanya missundertsanding terhadap
pesan-pesan Al-Quran dan sunnah
yang hanya dimaknai secara literal
tanpa menghubungkannya dengan
pola kehidupan masyarakat masa kini
dan konteks pembentukan hukumnya,
sehingga hukum Islam dianggap
memicu ketakutan publik oleh sebab
aplikasi yang gegabah.

Muhammad Syahrur sebagai seorang
Muslim dan ilmuan yang merasa
berkewajiban melestarikan dan
mengindahkan warisan teori hukum
Islam tradisional. Syahrur melakukan
kajian revolusioner terhadap ilmu usal
figh. Di mana dia mencoba melakukan
scientific revolution atas ilmu usal figh
yang merupakan produk umat Islam.
Dalam kajiannya, Syahrur mengkritik
ideologi ilmu wusal figh tradisional.
Syahrur mencurigai adanya dominasi
ideologi tirani yang membelenggu
disiplin ilmu tersebut, yang tercermin
dalam  paradigma literal.  Oleh
karenanya, Syahrur berkepentingan
untuk menghancurkan dominasi itu
dengan menegakkan supremasi sipil
dan demokrasi dalam teori hukum Islam
kontemporer.

Upaya yang Syahrur perankan adalah
melakukan redefinisi terhadap
paradigma dan teori lama, seperti
definisi sunnah, qiyas, ijma, nasikh-
mansukh. Syahrur menawarkan teori
baru dengan paradigma historis-
ilmiah  dan  melalui  pendekatan
linguistik-empiris-rasional. Berdasarkan

paradigma dan pendekatan tersebut
dapat disimpulkan, bahwa teori yang
dimunculkan oleh Syahrur adalah teori
hudud. Yakni sebuah paradigma hukum
yang meyakini bahwa yang tertera
dalam wahyu adalah hukum yang
bersifat batasan (limitatif). Dengan
demikian, manusia dipersilahkan untuk
berijtihad  menciptakan  hukumnya
sendiri dengan tanpa menyalahi batasan
yang ditentukan (Fanani 2010, 231-246).

Model Jasser Auda

Pemikiran Jasser Auda berupaya untuk
mendekati hukum Islam dalam berbagai
dimensi, yang kemudian disebut
dengan  pendekatan  multidisiplin.
Pendekatan multidisiplin itu meliputi
aspek metodologi yang telah mapan
dirumuskanolehulamamasalalu, seperti
usul figh, ilmu tafsir, tasawuf, filsafat, dan
rumpun ilmu yang sejenis. Selain itu,
pendekatan lapangan filsafat dan teori
sistem menjadi pendekatan yang paling
signifikan dalam menetapkan dinamik
hukum Islam. Pendekatan multidisiplin
inilah yang kemudian dikenal dengan
pendekatan maqasid asy-syari'ah yang
dirumuskan oleh Jasser Auda yaitu
suatu pendekatan teori figih yang
bersifat holistik (kulliyun) dan tidak
membatasi pada teks atau pun hukum
parsialnya saja. Namun lebih mengacu
pada prinsip-prinsip tujuan universal.
Pendekatan dengan menggunakan
pemahaman  magqasid  asy-syariah
bernilai tinggi dan dapat mengatasi
berbagai perbedaan, seperti gap
antara Sunni dan Syiah, ataupun gap
politik umat Islam. Maqadsid asy-syari‘ah
merupakan sebuah budaya yang sangat
diperlukan untuk konsiliasi umat,

244



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

sehingga mampu hidup berdampingan
secara damai. Menurut Auda, magqasid

asy-syariah  hendaknya  dijadikan
sebagai tujuan pokok dari semua dasar
metodologi linguistik dan rasional

dalam ijtihad, terlepas dari berbagai
varian metode dan pendekatannya.
Karena, merealisasikan magqasid asy-
syariah yang dijadikan sebagai sistem,
pendekatannya akan dapat menggapai
keterbukaan, pembaruan, realistis, dan
fleksibel dalam sistem hukum Islam.
Dengan demikian, proses ijtihad akan
menjadi efektif dan realistis sesuai
dengan magqasid asy-syari'ah, yang
intinya meraih kemaslahatan (Solikin
2012, 1).

Kelima model penelitian usal figh di
atas dapat dirumuskan menjadi tipologi
model penelitian hukum Islam, bahwa
usal figh adalah suatu metode penemuan
hukum Islam. Sebagai metode penemuan
hukum Islam, usal figh merupakan bagian
dari metode penelitian hukum Islam
secara umum. Penelitian hukum Islam
secara keseluruhan dibedakan ke dalam
dua bidang besar, yaitu penelitian hukum
Islam deskriptif dan penelitian hukum Islam
preskriptif. Penelitian hukum Islam deskriptif
meneropong hukum Islam sebagai suatu
fenomena sosial yang berinteraksi dengan
gejala-gejala sosial lainnya. Dalam penelitian
hukum Islam, deskriptif pendekatan yang
digunakan menggunakan pendekatan serta
ilmu-ilmu sosial, seperti halnya historis,
sosiologis, antropologis, politik ekonomi,
dan pendekatan-pendekatan ilmu sosial
lainnya.

Tipologi penelitian usal figh berbasis

hukum Islam preskriptif bertujuan menggali
norma-norma hukum Islam dalam tataran

das sollen, yaitu norma-norma yang
dipandang ideal untuk dapat mengatur
tingkah laku manusia dan menata kehidupan
bermasyarakat yang lebih baik. Usal figh
termasuk ke dalam bidang penelitian
hukum Islam preskriptif, yang bertujuan
menemukan norma-norma syariah untuk
merespon berbagai permasalahan dari
sudut pandang normatif. Penelitian hukum
Islam preskriptif inilah ditentukan hukum
benar salah, sedangkan usdl figh sebagai
alat penelitian dalam penelitian hukum
preskriptif terletak pada penelitian norma-
norma (n concreto.

Pola dikotomis, khususnya pada aspek
orientasi, paradigma, dan tipologi penelitian,
tampak kental. Pada aspek orientasi
kecenderungan normatif-deduktif tampak
lebih  mendominasi  keseluruhan  studi
ketimbang analisis yang bersifat empiris-
induktif. Alasan yang seringkali dikemukakan
bahwa hukum Islam adalah ilmu normatif
yang steril dari berbagai persoalan empiris-
sosiologis. Padahal, eksistensi hukum Islam
juga tidak terlepas dari ruang waktu di mana
dan kapan produk hukumnya dilahirkan.

PENUTUP

Tulisan ini berusaha menunjukkan model-
model pengkajian hukum Islam dan
melacak sejauhmana relevansi model-
model  pengkajian  tersebut  dengan
kebutuhan mencari yang paling tepat

bagi penelitian hukum Islam di Indonesia.
Sehingga, dari kajian ini dapat disimpulkan,
bahwa metode penelitian usal figh adalah
bagian dari metode penelitian hukum
Islam secara umum. Penelitian hukum Islam
secara keseluruhan dibedakan ke dalam
dua bidang besar, yaitu penelitian hukum

245



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

Islam deskriptif dan penelitian hukum Islam
preskriptif. Penelitian hukum Islam deskriptif
meneropong hukum Islam sebagai suatu
fenomena sosial yang berinteraksi dengan
gejala-gejala  sosial lainnya. Penelitian
hukum Islam preskriptif bertujuan menggali
norma hukum Islam dalam tataran das sollen,
yaitu norma hukum yang dipandang ideal

dan menata kehidupan bermasyarakat yang
baik. Usal figh termasuk dalam bidang
penelitian hukum Islam preskriptif, yang
bertujuan menemukan norma syariah untuk
merespons berbagai permasalahan dari
sudut pandang normatif. Oleh karena itu,
penelitian berbasis usal figh dapat dijadikan
role model penelitian dalam kajian hukum

untuk dapat mengatur tingkah laku manusia  Islam.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, Amin dkk. 2000. Antologi Studi Islam; Teori dan Metodologi. Yogyakarta: DIP PTA IAIN
KALLAGA.

Abdullah, Amin. 2002. "Paradigma Alternatif Pengembangan Ushul Figih dan Dampaknya pada
Figih Kontemporer". Dalam, Ainurrofiq (ed.), Mazhab Jogja: Menggagas Paradigma Ushul Figih
Kontemporer. Cet. 1, Yogyakarta: Ar-Ruzz.

Al-Amidi. 2005. Al-lhkam fi Usal al-Ahkam. CD al-Maktabah al-Syamilah al-Ishdar al-Sani.

Al-Faruqi, Ismail R. 2001. Atlas Budaya Islam: Menjelajah Khazanah Peradaban Gemilang. Alih bahasa
Ilyas Hasan, cet.3. Bandung: Mizan.

Al-Syafi'i, Muhammad bin Idris 1940. Ar-Risalah, Mushtafa al-Bani al-Halabi.

Anwar, Syamsul. 2000. “Epistemologi Hukum Islam dalam al-Mustasfa min al-Usal Karya al-Ghazali”
Desertasi, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Anwar, Syamsul. 2002. "Pengembangan Metode Penelitian Hukum Islam". Dalam, Ainurrofig (ed.),
Mazhab Jogja: Menggagas Paradigma Ushul Figih Kontemporer. Cet. 1, Yogyakarta: Ar-Ruzz.

Anwar, Syamsul. 2005. "Membangun Good Governance dalam Penyelenggaraan Birokrasi Publik
di Indonesia: Tinjauan dari Perspektif Syariah dengan Pendekatan ilmu Ushul Figih. Pidato
Pengukuhan Guru Besar Ilmu Ushul Figih, Yogyakarta: Tidak diterbitkan.

Anwar, Syamsul. 2007. "Metodologi Hukum Islam". Kumpulan Makalah. Tidak diterbitkan. Yogyakarta,
tp.

Arif, Mahmud 2002. “ Pertautan Epistemologi Baydni dan Pendidikan Islam". Dalam, Al-Jami“ah, Vol.40,
No.1, January-June 2002).

Asy-Syaukani. 2005. Irsyad al-Fuhal ila Tahqgiq al-Hagq min “Ilmil Usal, (CD al-Maktabah al-Syamilah
al-Ishdar al-Sani.

Asy-Syaukani. tt. Irsyad al-Fuhul. Beirut: Matba'ah al-Maktabah al-Ijarah.

Bisri, Cik Hasan. 2004. Pilar-Pilar Penelitian Hukum Islam dan Pranata Sosial. Jakarta: RajaGrafindo
Persada.

246



Penelitian Figih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam  (Sakirman)

Dutton, Yasin. 2003. Asal Mula Hukum Islam: Al-Qur‘an, Muwatta, dan Praktik Madinah. Yogyakarta:
Islamika.

Tim Redaksi. 2008. Ensiklopedi Islam. Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hove.
Fanani, Muhyar. 2010. Figih Madani; Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern. Yogyakarta: LkiS.
Hakim, Abdul al-Hamid. 1972. Al-Bayan. Jakarta: Saidah Putra.

Hallag, Wael B. 1987. A. History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usal figh, Cambridge:
Cambridge University Press.

Nasution, Harun 1982. Pembaruan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang.
Nata, Abudidin. 2000. Metodologi Studi Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.
Rahman, Fazlur. 1994. Islam. Alih bahasa: Ahsin Mohammad. Bandung: Pustaka.

Roy, Muhammad. 2004. Usal figh Mazhab Aristoteles: Pelacakan Logika Aristoteles dalam Qiyas Usal
figh. Cet. 1. Yogyakarta: Safiria Insania Press.

Schacht, Joseph 1967. The Origins of Muhammadan Jurisprudence. Oxford: Clarendon Press.

Setiawan, Wahyu. 2013. "Ushul Figih: Alternatif Membangun Wawasan Pluralisme di Tengah Konflik
Pemahaman Keagamaan”. Dalam, Jurnal Istinbath Vol. 13 No. 2 Tahun 2013.

Solikin, Nur. 2012. "Menguak Pemikiran Jasser Auda Tentang Filsafat Hukum Islam". Dalam, Jurnal al-
‘Adalah: Jurnal Kajian Keislaman dan Kemasyarakatan, Vol. 16, No. 2, 2012.

Syafe'i, Rachmat. 1999. Ilmu Ushul Figih. Bandung: Pustaka Setia.
Zahrah, Abu. tt. Usdl figh. Cairo: Dar al-Fikr al-Araby.

247



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248

248



PANDUAN MENULIS
JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

PENAMAS

Akreditasi LIPI Nomor: 781/AU1/P2MI-LIP1/08/2017
ISSN/e-ISSN: 0215-782/2502-7891

Ketentuan Umum

Redaksi Jurnal Penamas menerima naskah artikel berupa hasil penelitian dari para peneliti, akademisi,
dan peminat di bidang keagamaan, baik dalam bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama
dan Keagamaan, Lektur dan Khazanah Keagamaan. Artikel belum pernah dipublikasikan pada media
atau jurnal lain. Artikel ditulis dalam Bahasa Indonesia atau Bahasa Inggris sesuai dengan kaidah
bahasa masing-masing, dilengkapi abstrak dan kata kunci dalam Bahasa Inggris dan Bahasa Indonesia
(dwibahasa).

Redaksi berhak menyunting artikel tanpa mengurangi maksudnya. Isi artikel sepenuhnya
merupakan tanggung jawab penulis. Redaksi tidak berhak mengembalikan artikel yang ditolak, tetapi
akan dikembalikan jika diminta oleh penulis bersangkutan.

Pengiriman artikel harus disertai dengan surat resmi dari penulis, khususnya menyangkut
pertanggungjawaban penulis atas legitimasi isi artikel. Naskah artikel dikirimkan ke:

Redaksi JURNAL PENAMAS

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Jakarta

JI. Rawa Kuning No. 6 Pulo Gebang Cakung Jakarta Timur (13950)

Telp. (021) 4800725

Penulis mengirim 1 (satu) eksemplar artikel yang dicetak (hardcopy) beserta dokumen (softcopy)

dalam Compact Disk (CD) atau via e-mail ke: penamasjurnal@gmail.com.

Penulis harus menyertakan riwayat hidup, meliputi: nama lengkap (tanpa gelar apapun), tempat
tanggal lahir, pendidikan terakhir, pekerjaan, alamat lengkap temapat tinggal, dan alamat lengkap
tempat bertugas disertai nomor telepon, fax, e-mail untuk kepentingan korespondensi.

Ketentuan Khusus

Seluruh bagian dari tulisan, mulai judul hingga sumber bacaan diketik 1 ¥ (satu setengah) spasi,
minimum 15 halaman, dan maksimum 20 halaman, menggunakan kertas ukuran A4. Pengetikan
dilakukan dengan menggunakan font Times New Roman (untuk transliterasi Arab menggunakan font
Times New Arabic) 12 poin, dengan margin 4-3 (kiri-kanan) dan 3-3 (atas-bawah).

Ketentuan Penulisan

Penulisan naskah dilakukan dengan sistematisasi sebagai berikut:

1. Judul. Judul merupakan rumusan mengenai pokok isi bahasan yang singkat, padat, dan jelas.
Dalam judul sudah tercantum variabel-variabel utama penelitian.

2. Nama Penulis. Nama penulis ditulis lengkap dan tanpa gelar. Jika penulis terdiri dari 1 orang
ditambahkan kata penghubung “dan” (bukan lambang &). Nama penulis ditulis di bawah judul
dengan nama dan alamat instansi bertugas (1 spasi di bawah nama penulis).

3. Instansi Penulis bertugas.

4. Abstrak dan Kata Kunci (Abstract and Keywords). Abstrak merupakan intisari pokok bahasan
dari keseluruhan naskah, yang meliputi; latar belakang, rumusan masalah, pertanyaan penelitian,
metode penelitian, kerangka teori, temuan penelitian, dan kesimpulan. Ditulis satu paragraf

249



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 249 - 252

10.

11.
12.

13.

dalam dua bahasa, yaitu Bahasa Inggris dan Indonesia secara singkat, padat, dan jelas. Abstrak
maksimum terdiri dari 250 kata. Kata Kunci ditulis di bawah abstrak, antara 4 (empat) hingga 6
(enam) kata/frase.

Pendahuluan (Introduction). Bagian pendahuluan merupakan bahasan yang meliputi: (1)
latar belakang (background), (2) rumusan masalah (research problem), (3) tujuan dan kegunaan
(objective), (4) kerangka teori/kerangka konsep/kerangka berpikir (conceptual framework/theoritical
framework), dan (5) hipotesis ( jika ada). Sebaiknya, penulis mengawali bagian pendahuluan ini
dengan rumusan masalah penelitian atau temuan penelitian.

Metode Penelitian (Research Method). Bagian ini merupakan penjelasan mengenai metode
yang digunakan dalam penelitian.

Hasil Penelitian dan Pembahasan (Research Findings and Discussions). Bagian ini merupakan
inti dari hasil penelitian, meliputi: deskripsi data dan analisis hasil penelitian serta interpretasi
penulis terhadap bahasan hasil penelitian. Pembahasan dilakukan secara mendalam dan fokus
dengan menggunakan acuan teori. Penggunaan grafik dan tabel hendaknya dibatasi jika masih
dapat disajikan dengan tulisan secara singkat.

Cara Penyajian Tabel. Judul tabel ditampilkan di bagian atas tabel (center), ditulis dengan font
Times New Roman 12. Tulisan “Tabel” dan “nomor” ditulis tebal (bold), sedangkan judul tabel
ditulis normal. Gunakan angka Arab (1, 2, 3, dst...) untuk penomoran judul tabel. Tabel ditampilkan
center. Jenis dan ukuran font untuk isi tabel menggunakan Times New roman ukuran 8 — 11,
dengan jarak 1 spasi. Pencantuman sumber atau keterangan tabel diletakkan di bawah tabel, rata
kiri, menggunakan Times New Roman ukuran 10.

Cara Penyajian Gambar, Grafik, Foto, dan Diagram. Gambar, grafik, foto, dan diagram ditulis di
tengah halaman (center). Keterangan gambar, grafik, foto, dan diagram ditulis di bawah ilustrasi.
Tulisan “gambar,” “grafik,” “foto” dan “diagram” serta “nomor” ditulis tebal (bold), sedangkan isi
keterangan ditulis normal. Gunakan angka Arab (1, 2, 3 dst...) untuk penomoran gambar, grafik,
foto, dan diagram. Pencantuman sumber atau keterangannya diletakkan di bawah ilustrasi, rata
kiri, menggunakan Times New Roman ukuran 10. Ilustrasi gambar, grafik, foto, dan diagram
menggunakan warna hitam putih, kecuali jika warna menentukan arti.

Penutup (Closing Remarks). Penutup merupakan bagian terakhir dari keseluruhan naskah yang
dapat meliputi: kesimpulan dan saran (jika ada), bukan rekomendasi. Tapi umumnya, Penutup
hanya berisi kesimpulan.

Daftar Pustaka (Bibliography).

Ucapan Terima Kasih (Acknowledgment) ( jika ada): Ucapan terima kasih ditujukan kepada
apabila sebuah tulisan berdasarkan penelitian tim yang didanai oleh institusi tertentu. Ucapan
terima kasih juga bisa ditujukan kepada pihak-pihak yang berperan, seperti pembimbing atau
mitra bestari, dalam penulisan artikel.

Sistem Rujukan:

Sistem rujukan menggunakan bentuk in note (catatan dalam), bukan footnote (catatan kaki)
atau endnote (catatan akhir). Footnote/catatan kaki dapat digunakan hanya untuk memberikan
keterangan atau penjelasan tertentu yang penting diketahui bagi pembaca. Jumlah rujukan
minimal 10 (sepuluh) dengan mengutamakan jurnal artikel dibanding buku. Penulisan daftar
pustaka harus diklasifikasi menurut jenisnya, seperti buku dan jurnal, majalah/surat kabar, internet/
website. Adapun penulisan rujukan/referensi dan daftar pustaka ditulis dengan format sebagai
berikut:

" ou

a. Buku

Gladwell, Malcolm. 2000. The Tipping Point: How Little Things Can Make a Big Difference.
Boston: Little, Brown.
(Gladwell 2000, 64-65)

b. Bab/bagian dalam Buku

Ramirez, Angeles. 2010. “Muslim Women in the Spanish Press: The Persistence of Subaltern
Images.” In, Muslim Women in War and Crisis: Representation and Reality, edited by
Faegheh Shirazi, 227-44. Austin: University of Texas Press.

(Ramirez 2010, 231)

250



Pedoman Menulis Jurnal Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan

Jurnal

Bogren, Alexandra. 2011. “Gender and Alcohol: The Swedish Press Debate." Journal of Gender
Studies 20, no. 2: 155-69.

(Bogren 2011, 156)

Artikel dalam Surat Kabar/Majalah

Lepore, Jill. 2011. "Dickens in Eden.” New Yorker, August 29.

(Lepore 2011, 52)

Artikel Surat Kabar/Majalah online

Bumiller, Elisabeth, and Thom Shanker. 2013. “Pentagon Lifts Ban on Women in Combat."New
York Times, January 23. Accessed January 24, 2013. http://www.nytimes.com/2013/01/24/
us/pentagon-says-it-is-lifting-ban-on-women-in-combat.html.

(Bumiller and Shanker 2013)

Internet

Google. 2012. “Privacy Policy.” Google Policies & Principles. Last modified July 27. Accessed
January 3, 2013. http://www.google.com/policies/privacy/.

(Google 2012)

Skripsi/Tesis/Disertasi

Levin, Dana S. 2010. “Let's Talk about Sex . . . Education: Exploring Youth Perspectives, Implicit
Messages, and Unexamined Implications of Sex Education in Schools.” PhD diss., University
of Michigan.

(Levin 2010, 101-2)

Makalah Seminar/tidak diterbitkan

Adelman, Rachel. 2009. “ ‘Such Stuff as Dreams Are Made On': God's Footstool in the Aramaic
Targumim and Midrashic Tradition.” Paper presented at the annual meeting for the Society
of Biblical Literature, New Orleans, Louisiana, November 21-24.

(Adelman 2009)

14. Rujukan berupa Wawancara
Rujukan wawancara tidak harus dituliskan dalam daftar pustaka, cukup dicantumkan dalam tulisan

yan

g terdiri dari: nama informan, tanggal/bulan/tahun wawancara, misalnya sebagai berikut:
Kadang ada umat yang minta dilayani secara agama Khonghucu ketika akan menikah atau
terjadi kematian. Semula tidak tahu kalau dia Khonghucu. Semua kita layani. Tidak melihat dari
mana kalau ada yang minta di urus secara Khonghucu ya pengurus melayaninya (Setiawan B
dan Kis Dewi—Rohaniwan, 8 Sept. 2014).

15. Penulisan Transliterasi mengikuti pedoman Library of Congress (LoC):

$GCCC coenrnanm 0L

= b oa = d
=t L=t
= th L=z
:j &=’
h ¢ = gh
= kh « = f
_d d:q
dh Jd =1
= T e:m
= S o> = h
— sh s = W
=3 ¢ =Yy

251



Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 249 - 252

Vokal dan Diftong:

Vokal Pendek a =" i= . :
Vokal Panjang a = i = 9
Diftong ay = aw = %

252



