
iJurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv

JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Volume 30, Nomor 2, Juli - September 2017
Halaman 125 - 252

DAFTAR ISI

LEMBAR ABSTRAK ----------------------------------------------------------------- 	 125 - 132

PENGEMBANGAN MODUL BERBASIS PENGAJARAN DAN PEMBELAJARAN 
KONTEKSTUAL (CONTEXTUAL TEACHING AND LEARNING) PADA MATA 
PELAJARAN IPA KELAS V SEKOLAH DASAR

Arnianti ---------------------------------------------------------------------------- 	 133 - 144

KERUKUNAN UMAT BERAGAMA DI KOTA SURAKARTA: STUDI KASUS RELASI 
ANTARA MASJID AL FURQON DAN GEREJA BETHEL INJIL SEPENUH “NAFIRI 
SION” KARANGTURI

Lilam Kadarin Nuriyanto ---------------------------------------------------------- 	 145 - 162

MUTU RAUDHATUL ATHFAL DI KOTA JAMBI DALAM PERSPEKTIF STANDAR 
PENDIDIKAN ANAK USIA DINI

Juju Saepudin---------------------------------------------------------------------- 	 163 - 182

STUDI TENTANG PELAKSANAAN ZAKAT PROFESI DI BADAN OPERASI BERSAMA 
PT. BUMI SIAK PUSAKO-PERTAMINA HULU KABUPATEN SIAK PROVINSI RIAU

Anton Afrizal Candra -------------------------------------------------------------- 	 183 - 194

RELASI ANTARUMAT BERAGAMA PADA PERGURUAN KRISTEN METHODIST: 
STUDI KASUS DI BANDA ACEH

Mumtazul Fikri -------------------------------------------------------------------- 	 195 - 212



ii Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv

POTRET KONSELING MULTIBUDAYA KONSELOR MADRASAH DAN PELATIHAN 
KOMPETENSI KONSELOR

Agus Akhmadi --------------------------------------------------------------------- 	 213 - 228

PENELITIAN FIQIH: SEBUAH MODEL PENELITIAN HUKUM ISLAM

Sakirman --------------------------------------------------------------------------- 	 229 - 248

PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN 
KEMASYARAKATAN ---------------------------------------------------------------- 	 249 - 252



iiiJurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv

DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, Volume 30 Nomor 2, Juli-September Tahun 2017 
dapat diterbitkan dan hadir di hadapan pembaca. Penerbitan edisi kali ini bersamaan dengan 
perubahan susunan Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS terhitung sejak Januari 2017. Jurnal 
PENAMAS mulai tahun itu juga memulai pengelolaannya dengan menggunakan Open 
Journal System (OJS). Sistem ini memungkinkan artikel-artikel yang terbit di setiap edisinya 
dapat diunduh secara lengkap melalui website Jurnal PENAMAS. Kami berharap, perubahan 
pengelolaan menjadi OJS ini menjadikan diseminasi artikel dapat tersebar lebih luas melalui 
media online.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 7 (tujuh) artikel, yang terbagi ke 
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama 
dan Keagamaan, serta Lektur dan Khazanah Keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian 
ini menjadi fokus Jurnal PENAMAS, sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai lembaga 
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Melalui Pengantar Redaksi ini, kami dari Tim Redaksi memohon maaf karena perubahan 
sistem pengelolaan menjadi OJS ini ternyata menjadi penyebab penerbitan mengalami 
keterlambatan. Seperti pada nomor pertama bulan April-Juni, perubahan pengelolaan 
jurnal menjadi OJS ini cukup mempengaruhi proses editorial. Misalnya, proses koreksi dan 
revisi dari penulis ke Tim Redaksi, begitu pun dari penulis ke Mitra Bestari, dan sebaliknya 
mengalami beberapa kali kesalahan dalam proses submission dan uploading secara online. 
Salah satu penyebabnya adalah karena kekurangpahaman sistem OJS dari beberapa penulis 
dan anggota Tim Redaksi dan juga Mitra Bestari. Karenanya, terdapat perbedaan waktu 
penerbitan dengan waktu pengesahan naskah pada nomor kali ini. Seluruh naskah baru 
selesai disahkan untuk diterbitkan pada bulan Oktober, sementara jadwal penerbitan kami 
untuk nomor kedua ini sebenarnya adalah Juli-September. Selain itu, kami kerap mengalami 
kendala teknis, sehingga membuat website PENAMAS tidak dapat diakses.

Pada edisi tahun 2018, Tim Redaksi memutuskan bahwa dalam rangka mendukung 
sistem OJS ini, maka jumlah edisi Jurnal PENAMAS akan dikurangi menjadi dua edisi atau 
nomor. Dengan frekuensi penerbitan dua edisi dalam setahun, kami berharap akan lebih 
mudah dalam mengelola Jurnal PENAMAS dengan sistem OJS. Selain itu, mulai tahun depan 
juga, Tim Redaksi akan menghilangkan imbuhan "ke" dan "an" pada kata “Keagamaan" 
dan "Kemasyarakatan", tapi tetap mempertahankan nama terbitan jurnal, yaitu: PENAMAS. 
Tujuannya, untuk memperjelas akronim atau singkatan Jurnal PENAMAS, yaitu: Jurnal 
Penelitian Agama dan Masyarakat. Namun demikian, pada bagian sinopsis Tim Redaksi akan 
menjelaskan, bahwa Jurnal PENAMAS ini menerbitkan hasil-hasil penelitian dan pemikiran 
yang terkait dengan masalah-masalah Keagamaan dan Kemasyarakatan, yang terbagi dalam 
tiga bidang, yakni: Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama dan Keagamaan, serta Lektur 



iv Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman i - iv

dan Khazanah Keagamaan. Kami yakin, dengan perubahan ini akan menunjukkan kekhasan 
Jurnal PENAMAS dibanding jurnal-jurnal lainnya.

Akhirnya, segenap Dewan Redaksi mengucapkan terima kasih kepada seluruh anggota 
Tim Redaksi, terutama para Mitra Bestari, dan berbagai pihak yang telah membantu proses 
editorial pada edisi kali ini, yakni: Prof. Dr. Achmad Fedyani Syaifuddin, MA., SS (Universitas 
Indonesia Depok), Prof. Dr. Oman Fathurahman, M.Hum (PPIM-UIN Syarif Hidayatullah), Prof. 
Arskal Salim GP., MA., Ph.D (LP2M-UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Prof. Dr. Abuddin Nata, 
MA (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Prof. Dr. M. Ridwan Lubis, MA (Universitas Islam Negeri 
Syarif Hidayatullah), Prof. Dr. Dwi Purwoko, M.Si (Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia), Prof. 
Dr. Zulkifli, MA (FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Hendri Tanjung, Ph.D (Universitas Ibn 
Khaldun Bogor), Dr. Ahmad Najib Burhani, MA (Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia), Fuad 
Fachruddin, Ph.D (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), dan Dr. Nurhattati Fuad, M.Pd (Universitas 
Negeri Jakarta) yang telah memberikan koreksi dan saran perbaikan untuk artikel-artikel 
yang terbit pada Volume 30 Nomor 2, Juli-September Tahun 2017 ini. Juga, tak lupa kami 
ucapkan terima kasih kepada Firdaus Wajidi, Ph.D., (Universitas Negeri Jakarta) selaku editor 
bahasa untuk abstrak berbahasa Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan 
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan 
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, November 2017
Dewan Redaksi



229

PENELITIAN FIQIH: 
SEBUAH MODEL PENELITIAN HUKUM ISLAM

FIQH RESEARCH: 
A MODEL OF ISLAMIC LAW RESEARCH

SAKIRMAN

Abstract
This paper examines the fiqih research as a role model of Islamic legal 
research based on the discourse of the emergence of uṣūl fiqh as the 
method of ijtihad has a significant role in the research and development of 
Islamic law. As a methodology, uṣūl fiqh has evolved along with the times. 
In fact, uṣūl fiqh has different characteristics between schools. This research 
describes the role of uṣūl fiqh in the discovery and formation of Islamic 
law. Through this paper described starting from the definition, history of 
development, the object of study and at a glance about the flow of uṣūl 
fiqh. In addition, this research also describes the model and typology of 
uṣūl fiqh research. The approach used in the discussion of this research is 
the historical approach, by describing the development of uṣūl fiqh based 
on the period. Based on this study it can be seen that as a method of legal 
discovery, the proposed fiqih is part of Islamic legal research methods in 
general. The study of Islamic law as a whole is divided into two major 
areas, namely the study of descriptive Islamic law and prescriptive Islamic 
legal research. Islamic legal research descriptive telescoped Islamic law as 
a social phenomenon that interacts with social phenomena.
Keywords:	 Uṣūl fiqh, methodology, Islamic law, legal research

Abstrak
Tulisan ini mengkaji tentang penelitian fiqih sebagai contoh peran 
penelitian hukum Islam yang didasari atas wacana munculnya uṣūl fiqh 
sebagai metode ijtihad mempunyai peran yang cukup signifikan dalam 
penelitian dan pengembangan hukum Islam. Sebagai metodologi, uṣūl 
fiqh mengalami perkembangan seiring dengan perkembangan zaman. 
Bahkan, uṣūl fiqh mempunyai karakteristik yang berbeda antar-mazhab. 
Kajian ini memaparkan peran uṣūl fiqh dalam penemuan dan pembentukan 
hukum Islam. Melalui tulisan ini dipaparkan mulai dari definisi, sejarah 
perkembangan, objek kajian dan sekilas tentang aliran uṣūl fiqh. Selain 
itu, penelitian ini juga memaparkan tentang model dan tipologi penelitian 
uṣūl fiqh. Pendekatan yang digunakan dalam pembahasan penelitian ini 
adalah pendekatan historis, dengan memaparkan perkembangan uṣūl 
fiqh berdasarkan kurun waktu. Berdasarkan kajian ini dapat diketahui 
bahwa sebagai metode penemuan hukum, uṣūl fiqh merupakan bagian 
dari metode penelitian hukum Islam secara umum. Penelitian hukum 
Islam secara keseluruhan dibedakan ke dalam dua bidang besar, yaitu 
penelitian hukum Islam deskriptif dan penelitian hukum Islam preskriptif. 
Penelitian hukum Islam deskriptif meneropong hukum Islam sebagai 
suatu fenomena sosial yang berinteraksi dengan gejala-gejala sosial.
Kata Kunci:	 Uṣūl fiqh, metodologi, hukum Islam, penelitian hukum

Sakirman
Fakultas SyariahInstitut Agama 

Islam Negeri (IAIN) Metro
Jl. Ki Hajar Deantara 15A, 

Iringmulo, Metro, Lampung, 
Indonesia

Email: sakirman@metrouniv.
ac.id

Naskah Diterima:
Tanggal 16 Agustus 2017

Revisi 12 Oktober 2017
Disetujui 6 November 2017

229



230

PENDAHULUAN
Tulisan ini mengurai problematika tentang 
bagaimana fiqih menjadi standar model 
penelitian hukum Islam. Dengan demikian, 
tulisan ini memaparkan peran uṣūl 
fiqh sebagai basis penelitian (research) 
dalam pembelajaran, penemuan, dan 
pembentukan hukum Islam. Sebagaimana 
diketahui bahwa, uṣūl fiqh dalam dimensi 
hukum Islam mengalami perkembangan 
dan pembaruan yang cukup dinamis. 
Karena dalam kehidupan sosial mengalami 
kesukaran dalam menjalankan bagian-
bagian tertentu dari fiqih. Adanya kesukaran 
itu merupakan sesuatu yang wajar, karena 
kitab fiqih diformulasikan oleh mujtahid 
dalam masa yang relatif lama dalam situasi 
tertentu. Sehingga, dalam kaji ulang fiqih 
sebelumnya harus dikaji ulang terhadap uṣūl 
fiqh. Sebab, dilihat hasil dari kajian terhadap 
uṣūl fiqh yang berkembang dalam mazhab, 
terlihat uṣūl fiqh yang menjadi landasan 
bagi fiqih dapat berubah. Meskipun kaidah 
berpikir disusun dalam bentuk kaidah pokok 
yang sulit untuk berubah, namun dalam 
pemahaman dan penerapan selanjutnya 
mengalami perubahan. Implikasinya, 
memunculkan beberapa macam metodologi 
berpikir untuk aktualisasi hukum Islam.

Hukum Islam secara historis 
menciptakan peradaban Islam. Hukum 
Islam mendisiplinkan dan menyatukan umat 
Islam selama beberapa generasi, berabad-
abad, dan di seluruh benua. Hukum Islam 
mendisiplinkan dan menyatukan setiap 
lini kehidupan, menetapkan pikiran, hati, 
dan perbuatan dengan asas Islam. Melalui 
hukum Islam orang yang masuk Islam 
diangkat dari zaman batu ke modernitas, dari 
mitos dan takhayul ke empirisme dan bukti 
rasional, dan dari upaya mempertahankan 

kelangsungan hidup individu atau suku ke 
upaya kekhalifahan dalam sejarah manusia 
(al-Faruqi 2001, 310).

Hukum Islam merupakan salah satu 
ruang ekspresi pengalaman agama yang 
sangat penting dalam kehidupan umat 
Islam, sampai seorang pengkaji mengatakan 
“Hukum Islam adalah ikhtisar pemikiran 
Islam, manifestasi paling tipikal dari cara 
hidup Muslim, dan merupakan inti dan 
saripati Islam itu sendiri (Schat 2002, 13). 
Hukum Islam setidaknya mengacu pada dua 
komponen sekaligus, yaitu hukum sebagai 
metodologi dan hukum sebagai produk.

Hukun Islam pada tataran fiqih 
merupakan sebuah produk yang dihasilkan 
dari sebuah usaha ijtihad yang dilakukan 
oleh ulama. Fiqih yang dihasilkan melalui 
ijtihad tidak terlepas dari peran metode 
yang digunakannya. Bahkan, karakteristik 
fiqih juga dipengaruhi oleh metode tersebut. 
Metode ijtihad dalam khazanah hukum Islam 
disebut dengan uṣūl fiqh. Menurut ulama 
uṣūl fiqh mazhab Hanafi, Maliki, dan Hanbali, 
uṣūl fiqh adalah kaidah-kaidah (qawāid) 
yang dapat mengantarkan pada penggalian 
(istinbāṭ) hukum syariat dari dalil-dalilnya 
yang terperinci (asy-Syaukani 2005, 5). 
Sedangkan menurut ulama mazhab Syafi'i, 
uṣūl fiqh adalah pengetahuan mengenai 
dalil-dalil fiqih yang bersifat global, tatacara 
pengambilan hukum dari dalil-dalil itu, serta 
keadaan orang yang mengambil hukum (al-
Amidi 2005, 10). 

Tulisan ini mengurai problematika 
tentang bagaimana fiqih menjadi standar 
model penelitian hukum Islam. Dengan 
demikian, tulisan ini memaparkan peran 
uṣūl fiqh sebagai basis research dalam 
pembelajaran, penemuan, dan pembentukan 

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



231

hukum Islam. Di sini dipaparkan mulai dari 
definisi, sejarah perkembangan, objek kajian 
dan sekilas tentang aliran uṣūl fiqh. Selain 
itu, kajian ini juga memaparkan tentang 
tipologi penelitian hukum Islam. Pendekatan 
yang digunakan dalam tulisan ini adalah 
pendekatan historis dengan memaparkan 
perkembangan uṣūl fiqh berdasarkan 
perjalanan masa. Sebagai simplifikasi dari 
tipologi penelitian hukum Islam, penulis 
menampilkan bagan agar sistematis dan 
terarah. Kebaruan dalam tulisan ini adalah 
konsepsi penelitian hukum Islam adalah 
sesuatu yang baru. Selama ini, model 
penelitian hukum Islam merujuk pada 
konsep penelitian barat. Sehingga, kajian ini 
menampilkan sesuatu yang baru dari yang 
sudah ada sebelumnya dengan berbagai 
implikasi terhadap model perumusan 
penelitian hukum Islam.

Kerangka Konsep

Uṣūl fiqh dalam Objek Kajian

Definisi uṣūl fiqh sebagai suatu bidang 
ilmu yang berdiri sendiri mempunyai 
pengertian: Pertama, terminologi uṣūl fiqh 
yang dikemukakan oleh ulama Syafi’iyah, 
yaitu “mengetahui dalil-dalil fiqih secara 
global, cara penggunaan dalil-dalil tersebut, 
dan mengetahui keadaan orang yang 
menggunakannya”. Kedua, terminologi 
uṣūl fiqh yang dikemukakan oleh jumhur 
ulama uṣūl (Hanafiyah, Malikiyah, dan 
Hanabilah), yaitu “mengetahui kaidah-
kaidah umum yang dapat digunakan untuk 
mengistinbāṭkan hukum-hukum syara’ yang 
bersifat amaliah melalui dalil-dalilnya yang 
terperinci” (Roy 2004, 20-21).

Berdasarkan telaah historis, ar-Risalah 
karya asy-Syafi’i dianggap buku rintisan 
pertama tentang ilmu ini. Dalam karyanya, 
asy-Syafi’i mendefinisikan prinsip-prinsip 
deduksi (qiyas) dari teks, dan menetapkan 
kriteria untuk keabsahan penerapannya. 
Asy-Syafi’i memeriksa hujjiyyah atau bobot 
kebenaran sunnah, menyamakan kekuatan 
hukum dengan kekuatan hukum Al-
Qur’an. Asy-Syafi’i juga memeriksa istiḥsan 
(penetapan hukum), yang menurutnya tidak 
mempunyai kekuatan kebenaran; tradisi 
sahabat Nabi, yang menurutnya lemah 
kecuali didukung oleh sunnah; dan ijma yang 
menurutnya tak ada kecuali dalam ibadah 
dan penyampaian Al-Qur’an itu sendiri (al-
Syafi'i 1940, 307). Penulis ar-Risalah bercorak 
teologi-deduktif kemudian diikuti oleh para 
ahli uṣūl mazhab mutakallimun (Syafi’iyah, 
Malikiyah, Hanabilah, dan Mu’tazilah). 
Sementara itu, ulama Hanafiyah memiliki 
cara penulisan tersendiri yang bercorak 
induktif-analitis. Baik ar-Risalah, buku-buku 
uṣūl mazhab mutakallimun maupun mazhab 
Hanafiyah memiliki kesamaan paradigma, 
yaitu paradigma literalistik dalam arti begitu 
dominannya pembahasan teks, dalam hal ini 
teks berbahasa Arab, baik dari segi grammar 
maupun sintaksisnya dan mengabaikan 
pembahasan tentang maksud dasar 
dari wahyu yang ada dibalik teks literal. 
Paradigma ini berlangsung selama kurang 
lebih lima abad (dari abad ke 2 H sampai 
abad ke-7H) dan baru mengalami perbaikan 
dengan munculnya asy-Syatibi pada abad ke 
8 H yang menambahkan teori maqaṣid asy-
syari'ah yang mengacu pada maksud Allah 
yang paling dasar sebagai Pembuat hukum 
(Syari’, Lawgiver).

Asy-Syatibi hanya mengembangkan 
dan mengartikulasikan secara lebih jelas 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



232

lagi dari gagasan-gagasan al-Gazali 
yang sebelumnya telah memberikan 
sumbangan pokok: (1) memperkenalkan 
dan mempertegas penerapan metode 
induksi dalam kajian hukum Islam, di mana 
sebelumnya ijtihad hukum lebih bersifat 
deduktif; dan (2) mengintrodusir konsep 
tujuan hukum (maqaṣid asy-syari'ah) dan 
salah satu tujuan hukum itu adalah maslahat 
(Anwar 2007, 13). Dengan demikian, ilmu 
uṣūl fiqh tidak lagi hanya terpaku pada 
literalisme teks. Kehadiran asy-Syatibi sama 
sekali tidak menghapus paradigma literal, 
tapi hanya ingin lebih melengkapinya agar 
ilmu ini dapat lebih sempurna memahami 
perintah Allah. Dengan demikian, dalam 
perspektif filsafat ilmu, asy-Syatibi 
sebenarnya tidak melakukan apa yang 
menurut Thomas Kuhn disebut dengan 
pergeseran paradigma (paradigm shift), tapi 
lebih hanya melengkapi paradigma lama 
saja, agar tidak terlalu literalistik. Asy-Syatibi 
dalam perspektif Kuhn, sesungguhnya tidak 
melakukan perubahan revolusioner pada 
bangunan ilmu Uṣūl fiqh (Abdullah 2002, 
119).

Enam abad kemudian, sumbangan 
asy-Syatibi pada abad ke-8H/14M 
direvitalisasikan oleh para pembaru uṣūl 
fiqh di dunia modern, seperti Muḥammad 
Abduh, Rasyid Riḍa, Abdul Wahhab Khallaf, 
‘Allal al-Fasi, dan Hasan Turabi. Karena tidak 
menawarkan teori baru kecuali merevitalisasi 
prinsip maslahah yang ditawarkan asy-
Syatibi melalui teori maqashid, maka Wael 
B. Hallaq mengkategorikan para pembaru 
penganut aliran unilitarianisme (Hallaq 
1987, 221).

Sementara itu, pertanyaan tentang 
bagaimana teks suci dapat dipahami dan 
kemudian dijalankan dalam konteks dunia 

modern yang sudah barang tentu tidak lagi 
sama dengan konteks zaman Nabi tetap 
saja masih menjadi agenda besar bagi umat 
Islam dewasa ini. Pertanyaan ini menurut 
sebagian pakar seperti Muhammad Iqbal, 
Mahmud Muhammad Taha, Abdullahi 
Ahmed an-Naim, Muhammad Said 
Ashmawi, Fazlur Rahman, dan Muhammad 
Syahrur sama sekali tidak dapat diselesaikan 
dengan berpijak pada prinsip maslahah 
klasik di atas. Bahkan prinsip mashlahah 
tidak lagi memadai untuk membuat hukum 
Islam mampu hidup di dunia modern. 
Dengan mengambil sample tiga orang 
pemikir (Asymawi, Fazlur Rahman, dan 
Syahrur), Hallaq menamakan kelompok 
ini dengan aliran liberalisme keagamaan 
(religious liberalism). Coraknya yang liberal 
dan cenderung membuang teori-teori 
uṣūl fiqh lama. Menurut Hallaq upaya 
pembaruan di bidang uṣūl dari kelompok 
kedua ini dianggapnya lebih menjanjikan 
dan lebih persuasif. Kelompok kedua ini 
dalam rangka membangun metodologinya 
ingin menghubungkan antara teks suci dan 
realitas dunia modern lebih berpijak pada 
upaya melewati makna ekplisit teks untuk 
menangkap jiwa dan maksud luas dari teks 
(Hallaq 1987, 121). Dengan demikian, tulisan 
ini memberi kontribusi atau tambahan bagi 
kajian yang telah dilakukan oleh al-Asmawi, 
Khaled Abou Fadel, Fazlur Rahman, dan 
pemikir yang concren terhadap kajian uṣūl 
fiqh, seperti Muhammad Shahrour dan 
Jasser Auda. 

Jumhur ulama sepakat, bahwa objek 
kajian ilmu uṣūl fiqh adalah kaidah-kaidah 
atau metode istinbāṭ hukum. Kaidah-kaidah 
itu biasanya disebut dengan dalil-dalil 
syara’ yang umum (al-adillah asy-syar’iyyah 
al-kulliyyah). Kemudian yang termasuk 

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



233

al-adillah asy-syar’iyyah al-kulliyyah di 
antaranya: kaidah-kaidah bahasa yang 
dijadikan petunjuk oleh ahli fiqih untuk 
menetapkan hukum-hukum syara’ dari naṣ, 
kaidah-kaidah qiyas dan kehujjahannya, 
batasan-batasan umum, perintah (amr) dan 
indikatornya, kaidah-kaidah larangan (nahy), 
kaidah mutlaq, muqayyad, dan umum. Jadi 
dengan kata lain, objek pembahasan uṣūl 
fiqh bermuara pada hukum syara’ (al-ḥukm 
al-syar’i) ditinjau dari hakikat, kriteria, dan 
macam-macamnya, pembuat hukum (al-
ḥakm) dari segi dalil dan perintahnya, orang 
yang dibebani hukum (al-maḥkum ‘alayh) 
dan cara berijtihadnya (Abdullah 2002, 
22-23). Al-Ghazali memerincinya menjadi 
empat hal utama: Pertama, buah ilmu uṣūl 
fiqh ini (al-ṡamrah) yang meliputi hukum-
hukum dan yang berkaitan dengannya. 
Kedua, pemberi buah (al-muṡmirah) yang 
meliputi dalil-dalil umum, seperti: Al-Qur’an, 
Sunnah, ijma, dan qiyas. Ketiga, metode 
pengambilan buah (Ṭuruq al-Istiṡmar) yang 
meliputi metode kebahasaan dan metode 
kemaknaan. Keempat, pengambil buah (al-
muṡaṡmir), yaitu yang meliputi kriteria yang 
berhak disebut mujtahid.

Berdasarkan ketiga epistemologi dalam 
pemikiran Islam, maka jelas yang digunakan 
dalam uṣūl fiqh adalah epistemologi 
bayāni. Secara epistemologis, term 
bayāni mengendung beragam arti, yaitu: 
kesinambungan (al-waslu): keterpilahan 
(al-faṣlu): jelas dan terang (al-żuhur wa al-
wuḍuh): dan kemampuan membuat terang 
dan generik. Sebagai sebuah episteme, 
keterpilahan dan kejelasan tadi mewujud 
dalam al-bayān al-ibarah perspektif dan 
metode yang sangat menentukan pola 
pemikiran tidak hanya dalam lingkup estetik-
susastra, melainkan juga dalam lingkup 

logik-diskursif. Dengan kata lain, bayān 
berubah menjadi sebuah terminologi yang 
di samping mencakup arti segala sesuatu 
yang melengkapi tindakan mamahami (Arif 
2002, 13).

Epistemologi bayāni muncul bukan 
sebagai hal yang sui generis, akan tetapi 
memiliki akar historisnya dalam sejarah 
budaya dan tradisi pemikiran Arab. 
Sebagaimana dimaklumi, bahasa Arab 
diyakin sebagai bahasa wahyu Tuhan. Oleh 
karena itu, cukup berdasar bila dikatakan 
bahwa determinan historis awal-mula 
paradaban Islam adalah sinergi bahasa 
dan agama. Awal mula aktivitas ilmiah 
yang mewarnai budaya Arab Islam berupa 
penghimpunan bahasa Arab dan peletakan 
dasar-dasar tata kebahasaannya seiring 
dengan upaya mamahami ajaran agama 
dan memproduksi wacana keagamaan yang 
membangun “rasionalitas-keagamaaan 
Arab” dengan produk intelektualnya, yaitu 
ilmu kebahasaan dan ilmu agama (al-Jabiri 
1991, 75).

Dalam hal ini, penggalian pengetahuan 
uṣūl fiqh bersumber pada otoritas teks Al-
Qur’an dan hadis. Paling tidak, ada dua 
cara bagaimana uṣūl fiqh mendapatkan 
pengetahuan dari teks; Pertama, 
pengetahuan yang didasarkan pada 
teks żahir syara’ (żahir alfaz al-syari'ah). 
Kecenderungan tekstualitas ini terjadi 
sebelum masa ibn Rusyd, atau berawal pada 
masa asy-Syafi’i, dan mencapai puncaknya 
pada masa Ibn Hazm al-Zahiri. Bagi aliran 
tekstualitas murni ini, seorang mujtahid 
dalam ber-istinbāṭ maupun istidlal hukum 
harus berpegang pada dhahirnya teks. 
Kedua, pengetahuan yang didasarkan pada 
maksud teks syara’ (maqaṣid alfazh al-
syari'ah). Artinya, ketika makna dari teks żahir 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



234

tidak mampu menjawab permasalahan, baru 
kemudian digunakan maksud teks syariah. 
Kecenderungan ini dimulai pada masa Ibn 
Rusyd sampai asy-Syatibi (Abdullah 2002, 
27).

Selanjutnya, berkaitan dengan ilmu 
uṣūl fiqh, maka aksiologi atau fungsinya 
adalah untuk membimbing manusia dalam 
menangkap maksud Tuhan secara benar. 
Artinya, dengan mempelajari kaidah dan 
teori uṣūl (al-qawa’id al-uṣūliyah), seseorang 
dapat menangkap makna yang terkandung 
dalam teks-teks Al-Qur’an dan as-Sunnah, 
sehingga selaras dengan yang dikehendaki 
oleh Tuhan.

Sedangkan perbedaan uṣūl fiqh dengan 
fiqih, bahwa uṣūl fiqh merupakan timbangan 
atau ketentuan untuk istinbāṭ hukum dan 
objeknya selalu dalil hukum, sementara objek 
fiqihnya selalu perbuatan mukallaf yang 
diberi status hukumnya. Meskipun demikian 
terdapat kesamaan, yaitu keduanya merujuk 
pada dalil, namun konsentrasinya berbeda, 
yaitu uṣūl fiqh memandang dalil dari sisi cara 
penunjukan atas suatu ketentuan hukum, 
sedangkan fiqih memandang dalil hanya 
sebagai rujukannya (Syafe’i 1999, 24).

METODE PENELITIAN
Penelitian ini mengkaji tentang Fiqih 
Research: Role Model Penelitian Hukum Islam. 
Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif, 
yaitu berusaha mengungkap keadaan yang 
bersifat alamiah secara holistik. Penelitian 
kualitatif tidak hanya menggambarkan 
variabel-variabel tunggal melainkan dapat 
mengungkap hubungan antara satu variabel 
dengan variabel lain, maka yang ditampilkan 
dalam variabel penelitian ini adalah piranti 
bahan ajar yang berbasis hukum Islam.

Sumber data dalam penelitian ini 
dikategorikan dalam dua kelompok besar: 
Pertama, sumber data primer, yaitu data 
yang diperoleh secara langsung dari subjek 
penelitian. Untuk memperoleh data ini, 
peneliti melakukan wawancara (interview) 
dengan beberapa informan yaitu dosen uṣūl 
fiqh. Kedua, sumber data sekunder, yaitu 
diperoleh dengan melakukan studi literatur 
dan studi dokumen. Dalam penelitian ini, 
literatur yang digunakan adalah buku, 
jurnal, artikel, dan kitab, baik cetak maupun 
elektronik yang terkait dengan penelitian 
ini, yaitu fiqih sebagai model pembelajaran 
hukum Islam. Pengumpulan data dalam 
penelitian ini dilakukan dengan wawancara 
semi terstruktur, wawancara mendalam, dan 
dokumentasi. Wawancara semi terstruktur 
dilakukan dengan menanyakan serangkaian 
pertanyaan yakni bagaimana role model 
fiqih research sebagai pembelajaran hukum 
Islam. Dari pertanyaan tersebut maka akan 
diketahui bagaimana model pembelajaran 
fiqih research sebagai media pembelajaran 
hukum Islam yang ideal.

Wawancara mendalam (in-depth 
interview) digunakan untuk memperoleh 
informasi yang akurat berkaitan dengan 
masalah yang diteliti (Koentjaraningrat 
1991, 138-140). Sementara dokumentasi 
digunakan untuk memperoleh data 
sekunder, yakni dengan mengumpulkan 
dokumen-dokumen dan literatur yang 
memiliki relevansi dengan penelitian ini. 
Sesuai dengan judul yang diangkat dalam 
penelitian ini, maka penelitian ini adalah 
merupakan pengembangan dari model 
pembelajaran hukum Islam.

Analisis data dalam penelitian ini 
dilakukan dengan menggunakan langkah 

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



235

sebagai berikut: Pertama, pengumpulan 
data. Kedua, interpretasi data. Ketiga, 
penulisan (Moleong 1989, 4-8). Dalam 
penelitian kualitatif ini, terdapat tiga 
komponen pokok yang dilalui peneliti, yaitu 
data reduction, data display, dan conclusion 
drawing (Sutopo 1988, 34). Tiga komponen 
analisis ini berlaku saling menjamin, baik 
sebelum, saat, dan sesudah pelaksanaan 
pengumpulan data secara paralel. Analisis 
ini pada umumnya disebut sebagai model 
analisis mengalir (flow model of analysis).

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN
Geneologi Uṣūl fiqh

Untuk memahami secara utuh pengertian 
uṣūl fiqh, perlu dua pendekatan. Pertama, 
secara iḍāfī, yaitu pengertian sebagai 
rangkaian kata-kata membentuk istilah 
khusus. Kedua, secara ilmiah di mana 
pengertian yang digunakan sebagai nama 
sebuah disiplin ilmu. Pengertian pertama, 
perlu pemahaman arti kata demi kata, sebab 
dengan pengertian tersebut secara iḍāfī 
akan dapat diformulasikan. Dari sisi bahasa, 
uṣūl fiqh merupakan istilah dari kata uṣūl dan 
fiqih. Posisi kata uṣūl adalah dalam bentuk 
plural yang berakar dari kata aṣl. Secara 
etimologis, ashl berarti dasar, asal, pokok 
atau pangkal, seperti istilah “ana yaubna 
alaih” (sesuatu yang di atasnya didirikan 
sesuatu yang lain), Sedangkan kata al-fiqih 
adalah gerund (masḍar) bisa berfungsi plural 
sekaligus singular. Al-fiqih dari fi’il “faqiha – 
yafqahu” yang berarti paham (Zahrah tt., 7).

Para uṣūliyyun, kadang menggunakan 
kata “aṣl” dalam arti: 1) al-qa’idah al-kulliyah 
(ketentuan umum), 2) al-rājih (sesuatu yang 

kuat), 3) al-mustaḥab (terus berlaku), 4) ad-
dalīl (dasar), dan 5) al-maqīsh alaih (standar) 
(Hakim 1972, 5-6). Dalam definisi lain, aṣl 
mengandung beberapa pengertian, yaitu: 
(1) far’u (cabang) seperti anak adalah cabang 
dari ayah; (2) qa'idah, seperti dalam sebuah 
hadis riwayat Bukhari dari Muslim yang 
mengatakan Islam itu dibina atas lima uṣūl 
(kaidah); (3) rājih (yang lebih kuat), seperti 
pernyataan Al-Qur’an, aṣl bagi qiyās, artinya 
Al-Qur’an lebih kuat daripada qiyas; 4) 
mustahab (sesuatu yang dianggap sebagai 
semula). Misalnya, seorang yang berwudu 
merasa ragu apakah ia masih suci atau tidak, 
sementara dia merasa yakin betul belum 
melakukan sesuatu yang membatalkan 
wudunya. Oleh sebab itu, dia tetap merasa 
masih berwudu; (5) dalil (alasan), seperti 
ucapan para ulama uṣūl dari hukum ini 
adalah ayat Al-Qur’an (Hakim 1972, 5-2). 
Dengan demikian, uṣūl fiqh secara iḍāfī 
bermakna “sesuatu yang di atasnya ada 
fiqih atau fondasi yang di atasnya dibangun 
hukum-hukum syara’ 'amali.

Secara pengertian ilmiah (terminologi) 
al-Ghazali dalam al-Mustaṣfa’ mengatakan, 
bahwa uṣūl fiqh adalah pengetahuan 
tentang dalil-dalil dari segi ḍalālahnya 
kepada hukum-hukum secara global tidak 
secara rinci (al-Ghazali, tt.: 3). Sedangkan 
menurut Abu Zahrah adalah ilmu tentang 
kaidah-kaidah yang memberikan gambaran 
metode-metode untuk istinbāṭ hukum 
yang amali dari dalil-tafṣīlī (Zahrah tt., 6). 
Tidak jauh berbeda adalah pengertian 
yang diintrodusir oleh asy-Syaukani, yaitu 
pengetahuan tentang kaidah-kaidah yang 
dijadikan sebagai instrumen untuk ber-
istinbāṭ hukum-hukum syara’ yang far’i 
dari dalil-dalil tafṣīlī (As-Syaukani tt., 3). 
Berdasarkan definisi-definisi tersebut, uṣūl 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



236

fiqh berarti pengetahuan tentang cara atau 
metode untuk mengeluarkan hukum-hukum 
dari dalil-dalilnya secara teperinci.

Adapun objek kajian uṣūl fiqh antara 
lain: Pertama, pembahasan dalil-dalil yang 
dipergunakan dalam menggali dalil-dalil 
syara’ ada yang disepakati oleh ulama, 
yaitu ijma dan qiyas. Ada juga yang menjadi 
perselisihan tentang kehujjahannya, seperti 
istiḥsān, istiṣḥab (memberlakukan hukum 
yang sejak semula), al-maṣlaḥah, sadd az-
zara'i (mencari inti permasalahan dampak 
suatu perbuatan), 'urf (adat istiadat). Kedua, 
pembahasan dalil-dalil yang bertentangan 
dan bagaimana cara mentarjih (menguatkan), 
seperti pertentangan antara Al-Qur’an, 
Sunnah, dan pendapat akal. Ketiga, 
pembahasan ijtihad, yakni syarat-syarat sifat 
seorang mujtahid. Keempat, pembahasan 
syariat itu sendiri apakah yang bersifat 
tuntutan (melakukan atau meninggalkan), 
Kelima, bagaimana cara berhujjah dengan 
dalil-dalil tersebut apakah dari segi lafaz itu 
sendiri atau melalui mafhum (pemahaman) 
terhadap naṣ. Dengan demikian, antara 
objek fiqih dan objek uṣūl fiqh sangat 
berbeda. Sebab objek kajian uṣūl fiqh adalah 
dalil-dalil, sedangkan objek fiqih adalah 
perbuatan seseorang yang telah mukallaf. 
Jika uṣūli (ahli uṣūl fiqh) membahas dalil-
dalil dan kaidah-kaidah yang bersipat 
umum, maka fuqaha (ahli fiqih) mengkaji 
bagaimana dalil-dalil juz’i (sebagian) dapat 
diterapkan pada peristiwa-peristiwa yang 
parsial (khusus).

Sedangkan syariah didefinisikan 
mencakup, baik tindak tanduk hati maupun 
tindakan-tindakan lahiriah yang nyata 
terlihat. Secara etimologi, syariah berasal 
dari bahasa Arab asy-syari'ah dan sinonim 

daengan kata asy-syir’ah, yang artinya 
adalah jalan menuju mata air (al-Qurṭubi 
2003, 211). Sedangkan dari segi istilah, al-
Tahtawi, sebagaimana dikutip oleh Syamsul 
Anwar mendefinisikan:

Syariah adalah norma-norma hukum yang 
ditetapkan Allah untuk para hamba-Nya 
yang dibawa oleh salah seorang Nabi –
semoga Allah melimpahkan kesejahteraan 
dan kedamaian kepada mereka dan kepada 
Nabi kita- baik norma-norma itu berkaitan 
dengan tingkah laku dan disebut norma-
norma hukum cabang atau norma-norma 
hukum mengenai tingkah laku dan untuk 
mengkajinya disusunlah ilmu fiqih, maupun 
berkaitan dengan keyakinan dan dinamakan 
norma-norma pokok agama atau norma-
norma kepercayaan, dan untuk mengkajinya 
disusunlah ilmu kalam (teologi). Syara’ 
(syariah) dinamakan pula ad-din atau al-
millah (al-Tahtawai 2000, 120).
Definisi di atas pada dasarnya 

menggambarkan syariah sebagai paduan 
perintah-perintah Tuhan kepada manusia, 
yaitu perintah-perintah yang jelas terutama 
bersifat moral. Jadi, syariah bukan sekadar 
peraturan tata cara perilaku formal yang 
khusus dan utama, tetapi ia sejalan dan 
sama luasnya (coterminous) dengan 
‘kebaikan’ itu sendiri. Tetapi anehnya 
sedikit sekali usaha yang dilakukan untuk 
memikirkan dan merumuskan kembali 
batang tubuh fiqih yang utuh, sebagaimana 
dulu pernah dilakukan oleh tokoh-tokoh 
keempat aliran hukum. Alasan utama untuk 
ini tampaknya, bahwa hukum ini dipandang 
sebagai sesuatu yang semestinya muncul 
dari prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah 
dan selanjutnya disucikan oleh ijma. 
Padahal, ijma telah dianggap final, pintu 
ijtihad (pemikiran orisinal) telah ditutup, dan 
akibatnya tak seorang pemikir pun, sehebat 
apapun dia, yang berani mencoba-coba 
untuk membukanya (Rahman 1994, 165).

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



237

Hukum Islam mencakup berbagai 
dimensi. Dimensi abstrak, dalam wujud 
segala perintah dan larangan Allah dan 
Rasul-Nya; dan dimensi konkret, dalam 
wujud perilaku mempola yang bersifat ajeg 
di kalangan orang Islam sebagai upaya untuk 
melaksanakan titah Allah dan Rasul-Nya itu. 
Lebih konkret lagi, dalam wujud perilaku 
manusia (amaliah), baik individual maupun 
kolektif. Hukum Islam juga mencakup 
substansi yang terinternalisasi ke dalam 
berbagai pranata sosial (Bisri 2004, 38).

Manakala membicarakan hukum Islam 
terdapat dua pendapat utama tentang 
sumber-sumber yurisprudensi, pendapat 
dari para ulama klasik setelah asy-Syafi’i 
dan pendapat dari kelompok revisionis 
dari sarjana Barat. Pendapat ulama klasik 
menunjukkan, bahwa hukum Islam sebagai 
hukum yang berasal dari dua sumber utama, 
terpelihara dalam teks-teks Al-Qur’an dan 
hadis Nabi yang dituangkan dalam sebuah 
sunnah di samping sumber-sumber tertentu 
yang diakui, seperti ijma (consensus) dan qiyas 
(analogi) yang otoritas final berasal dari teks-
teks normatif. Akan tetapi, paradigma yang 
mendominasi para sarjana barat, meskipun 
pada dasarnya menyepakati, bahwa Al-
Qur’an sebagai sumber awal hukum Islam, 
menganggap sebagian besar teks-teks 
hadis yang ada adalah palsu yang pada 
beberapa tahun telah dinisbatkan sebagai 
perkataan-perkataan Nabi. Menurutnya, hal 
ini dilakukan untuk memperkuat tradisi lokal 
dari tiap-tiap pusat pendidikan di dunia 
Islam dengan otoritas Nabi sebagai usaha 
untuk melegitimasi pendapat yang telah 
diakomodir. Kemudian muncul pendapat 
yang memiliki kesamaan dengan pendapat 
tradisional seraya bertentangan dengan 
para revisionis dalam memandang hukum 

Islam sebagai hukum yang didasarkan 
pada Al-Qur’an dan sunnah, tetapi dalam 
hal pendefinisian sunnah. Sebab jika 
sunnah dalam pengertian tradisional, 
‘klasik’ merujuk hampir selalu pada hadis 
(seperti ditunjukkan oleh Schacht), maka 
dalam pengertian Muwaṭṭa, pra klasik, 
sama sekali berbeda dengan term hadis 
(seperti juga ditunjukkan oleh Schacht), 
tetapi lebih memiliki hubungan yang erat 
dengan konsep ‘amal atau tradisi (Schacht 
juga menggunakan ungkapan ‘tradisi yang 
hidup’ untuk mendukung konsep ini), yaitu 
jika hadis merujuk pada teks-teks, maka 
sunnah merujuk pada tindakan. Akan tetapi, 
sunnah tidak hanya harus dibedakan dari 
hadis, tetapi dalam hal inilah pendapat 
kitab Muwaṭṭa berbeda pendapat dengan 
pendapat Schacht, sunnah harus juga 
dibedakan dari ‘amal walaupun tidak 
melalui cara yang sama (Schacht 1967, 29).  
Sebagaimana disinggung di atas, bahwa 
syariat Islam adalah hukum Islam yang 
berlaku abadi sepanjang masa. Sedangkan 
fiqih adalah perumusan konkret syariah 
Islam untuk diterapkan pada suatu kasus 
tertentu di suatu tempat dan di suatu masa. 
Keduanya dapat dibedakan tetapi tidak 
dapat dipisahkan. 

Fiqih juga diidentifikasi sebagai salah 
satu dimensi hukum Islam, yakni produk 
penalaran fuqaha terhadap syariah, yang 
secara empiris dijadikan hukum terapan oleh 
Muslim di berbagai kawasan. Hukum Islam 
mempunyai fungsi yang ganda, yaitu fungsi 
syariah dan funngsi fiqih. Syariah merupakan 
fungsi kelembagaan yang diperintahkan 
Allah untuk dipatuhi sepenuhnya, atau 
saripati petunjuk Allah untuk perseorangan 
dalam mengatur hubungannya dengan 
Allah, sesame Muslim, sesama manusia, 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



238

dan dengan semua makhluk di dunia ini. 
Sedangkan fiqih merupakan produk daya 
pikir manusia. Fiqih merupakan usaha 
manusia yang dengan daya intelektualnya 
mencoba menafsirkan penerapan prinsip-
prinsip syariah secara sistematis (Dutton 
2003, 40-41).

Objek kajian ilmu syariah sebagaimana 
dijelaskan oleh Imam al-Gazali dalam 
pendahuluan al-Mustaṣfa', bahwa sisi yang 
menjadi perhatian ahli hukum Islam untuk 
dikaji dari keseluruhan objek kajian ilmu-
ilmu keagamaan Islam dengan mengatakan, 
“Ahli hukum mengambil satu sisi tertentu, 
yaitu tingkah laku subjek hukum, yang 
diselidikinya dalam kaitan dengan dictum 
hukum (al-Ghazali tt., 234).” Menurut 
pernyataan al-Gazali ini objek kajian ilmu 
syariah (ilmu hukum Islam) adalah tingkah 
laku dalam kaitannya dengan norma hukum. 
Konsepsi ini berbeda dengan pengertian 
yang lazim dalam hukum Islam, yaitu bahwa 
ilmu hukum Islam (ilmu syariah) mengkaji 
hukum yang disimpulkan dari dalil-dalilnya 
berupa teks-teks Al-Qur’an dan hadis serta 
dalil-dalil subsider lainnya. Pertanyaannya 
di sini: apakah sesungguhnya ilmu syariah 
mengkaji norma-norma atau mengkaji 
tingkah laku? Dengan kata lain, apakah 
ilmu syariah adalah suatu ilmu normatif 
murni atau suatu ilmu perilaku? Dalam 
kenyataan perkembangan ilmu syariah 
sendiri, pendefinisian ilmu hukum Islam 
sebagai ilmu yang menyelidiki norma-
norma, dan ditunjang oleh suatu postulat 
yang berasal dari sistem teologi tertentu, 
bahwa hukum tidak dapat ditemukan di 
luar teks-teks, telah membawa hukum 
Islam menjadi suatu ilmu teks, “ilmu kalam”, 
yaitu ilmu yang mengkaji kalam ilahi yang 
merupakan khitab asy-syar’i. Analisis hukum 

karena itu berarti analisis teks. Bagi pengkaji 
modern, pernyataan al-Gazali mungkin lebih 
menarik karena memberi peluang kepada 
pendekatan empiris dalam kajian hukum 
bukan semata analisis teks (khitab asy-syar’i) 
tetapi juga berarti analisis tingkah laku (al-
Ghazali tt., 47). Dengan berdasarkan konsep 
al-Gazali ini dapat dikembangkan suatu 
metode kajian hukum Islam yang disebut 
metode sui generis-kum-empiris.

Tipologi Penelitian Hukum Islam

Uṣūl fiqh merupakan metode pengkajian 
Islam pada umumnya dan dalam sejarah 
kebudayaan Islam inilah satu-satunya 
metode khas Islam yang berkembang, 
namun dalam pengertian khusus, uṣūl fiqh 
adalah suatu metode penemuan hukum 
syariah. Sebagai metode penemuan hukum, 
uṣūl fiqh merupakan bagian dari metode 
penelitian hukum Islam secara umum. 
Penelitian ini secara keseluruhan dibedakan 
ke dalam dua bidang besar, yaitu penelitian 
hukum Islam deskriptif dan penelitian 
hukum Islam preskriptif. Penelitian hukum 
Islam deskriptif meneropong hukum 
Islam sebagai suatu fenomena social yang 
berinteraksi dengan gejala-gejala sosial 
lainnya. Dalam kaitan ini hukum Islam dapat 
dilihat, baik sebagai variabel independen 
(bebas) yang memengaruhi masyarakat 
maupun sebagai variabel dependen (terikat) 
yang dipengaruhi oleh masyarakat. Dalam 
penelitian model ini biasanya digunakan 
berbagai pendekatan yang dikembangkan 
dalam ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan, 
seperti pendekatan sejarah, pendekatan 
sosiologi, pendekatan politik, pendekatan 
antropologi, dan seterusnya.

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



239

Penelitian hukum Islam preskriptif 
bertujuan menggali norma-norma hukum 
Islam dalam tataran das sollen, yaitu norma-
norma yang dipandang ideal untuk dapat 
mengatur tingkah laku manusia dan menata 
kehidupan bermasyarakat yang baik. Uṣūl 
fiqh termasuk ke dalam bidang penelitian 
hukum Islam preskriptif, yang bertujuan 
menemukan norma-norma syariah untuk 
merespons berbagai permasalahan dari 
sudut pandang normatif (Anwar 2005, 
2-3). Hukum Islam merupakan kumpulan 
peraturan konkret berupa halal, haram, 
makruh, mubah, atau sunat saja. Bila disebut 
hukum Islam yang terbayang hanyalah 
kategori-kategori tersebut. Pengertian 
seperti ini jelas tidak tepat. Selain terdiri atas 
kategori penilaian seperti halal atau haram, 
hukum Islam juga terdiri atas kategori-
kategori relasional. Lebih penting lagi 
adalah bahwa hukum Islam sesungguhnya 
terdiri atas norma-norma berjenjang 
(berlapis). Di zaman lampau pelapisan itu 
terdiri atas dua tingkat norma: peraturan 
hukum konkret (al-aḥkam al-far’iyyah), dan 
asas-asas umum (al-uṣul al-kulliyyah). Asas-
asas umum itu dalam pandangan para ahli 
hukum Islam klasik mencakup kategori yang 
luas, sehingga meliputi pula nilai-nilai dasar 
(al-qiyām al-'aṣaṣiyyah) hukum Islam. Oleh 
karena itu, untuk praktisnya norma-norma 
tersebut dibagi saja ke dalam tiga tingkatan, 
yaitu: peraturan konkret, asas-asas umum, 
dan nilai-nilai dasar.

Nilai-nilai dasar hukum Islam adalah 
nilai-nilai dasar agama Islam sendiri, karena 
hukum Islam berlandaskan nilai-nilai dasar 
Islam. Di dalam Al-Qur’an secara harfiah 
dan secara implicit banyak ditemukan 
nilai-nilai dasar Islam yang menjadi nilai-
nilai dasar hukum Islam juga. Misalnya, 

tauhid, keadilan, persamaan, kebebasan, 
kemaslahatan, persaudaraan, syura, amanah, 
fadilah, tasamuh, ta’awun, dan sebagainya. 
Dari nilai-nilai dasar itu diturunkan asas-asas 
umum hukum Islam dan dari asas umum 
diturunkkan peraturan hukum konkret. 
Dengan kata lain, bahwa suatu peraturan 
hukum konkret berlandaskan kepada atau 
dipayungi oleh asas umum dan asas umum 
pada gilirannya berlandaskan kepada atau 
dipayungi oleh nilai dasar. 

Penelitian hukum Islam normatif 
bertujuan menyelidiki norma-norma hukum 
Islam untuk menemukan kaidah tingkah 
laku yang dipandang terbaik dan yang 
dapat diterapkan untuk memberi ketentuan 
hukum terhadap suatu kasus. Dengan 
kata lain penelitian normatif melakukan 
penyelidikan terhadap norma hukum Islam 
dalam tataran dunia das sollen.

I Nilai-Nilai Filosofis/Dasar
(al-Qiyām al-Aṣaṣiyyah)

II
Norma-Norma Tengah/Doktrin-

Doktrin Umum Hukum Islam 
(al-Uṣūl al-Kulliyyah)

Al-Qawā’id al-Fiqhiyyah 
dan ad-Dawabit

al-Fiqhiyyah

An-Nazariyyat
al-Fiqhiyyah

III Peraturan-Peraturan Hukum 
Kongkret (al-Aḥkam al-Far’iyyah)

Atas dasar pelapisan norma-norma 
hukum Islam ini, maka penelitian normatif 
hukum Islam dapat dibedakan menjadi tiga, 
yaitu: Pertama, penelitian filosofis, yaitu 
kajian mengenai nlai-nilai dasar hukum 
Islam; Kedua, penelitian doktrinal, yaitu 
kajian untuk menemukan doktrin-doktrin 
atau asas-asas umum hukum Islam; dan 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



240

Ketiga, penelitian klinis, yang disebut juga 
sebagai penemuan hukum syar’i untuk 
menemukan hukum in concreto guna 
menjawab suatu kasus tertentu. Secara 
keseluruhan bagan model penelitian hukum 
Islam sebagai berikut:

Penelitian Hukum
Islam Deskriptif

Penelitian Hukum Islam
Normatif/Perskriptif

Penelitian
Nilai-Nilai

Dasar

Penelitian
Asas-Asas

Hukum

Penelitian
Norma-
Norma

In Concreto

Hukum
Sebagai

Independent
Variable

Hukum
Sebagai

Dependent
Variable

Sui generis-kum-empiris

Penelitian normatif hukum Islam dalam 
metodologi klasik umumnya bersifat sui 
generis, dalam arti penyelidikan mengenai 
norma-norma hukum Islam lebih banyak 
dilihat dari segi ajaran normatif dan 
karenanya terfokus pada teks-teks (Al-
Qur’an dan hadis). Berdasarkan tesis al-Gazali 
tentang pemaduan wahyu dan akal (yang 
meliputi rasio dan pengalaman) manusia 
dan pandangannya, bahwa ilmu hukum 
Islam menyelidiki tingkah laku, kiranya 
penelitian normatif hukum Islam ini dapat 
dikembangkan tidak hanya melalui teks-teks 
saja (bersifat sui generis), tetapi juga dapat 
dipadukan dengan pengalaman sehingga 
menjadi penelitian sui generis-kum-empiris, 
yang berarti norma-norma hukum tidak 
hanya dicari dalam teks-teks syariah belaka, 
tetapi juga di dalam kehidupan manusia dan 
perilaku masyarakat itu sendiri (Anwar 2007, 
51).

Sudut pandang ini membuat uṣūl 
fiqh hanya berkembang di kalangan elit 
keagamaan belaka. Bahkan, konsep-
konsep yang ditawarkan pun seringkali 
dirasakan “kurang” membumi di tengah 

masyarakat awam yang merupakan 
mayoritas dari umat Islam sendiri. Oleh 
sebab itu, kerangka paradigma aksiologi 
uṣūl fiqh harus dilengkapi dengan cara 
kombinasi antara fungsi sebagai ‘metode 
penemuan hukum’ dengan ‘metode 
justifikasi hukum’. Paradigma pertama 
melihat uṣūl fiqh lebih bersifat up to down, 
dalam artian bagaimana dari sumber hukum 
diperoleh ketentuan dan status hukum 
suatu masalah. Sementara paradigma kedua 
bersifat down on top. Artinya, ketetapan-
ketetapan hukum yang telah dihasilkan dan 
dipraktikkan oleh masyarakat dijustifikasi 
melalui kerangka pikir uṣūl fiqh dengan 
memperhatikan metode yang dipergunakan 
dari setiap ketentuan hukum tersebut. 
Sebab pluralitas manifestasi hukum dalam 
tradisi pemikiran masyarakat tertentu-little 
tradition-sesungguhnya adalah mosaik dari 
realitas universal agama-great tradition. 
Pola pikir demikian semakin bermakna jika 
dipertautkan dengan realitas kehidupan 
keagamaan saat ini. Berbagai polemik di 
bidang hukum Islam dapat ditarik pada 
upaya mencari titik temu dalam kerangka 
berpikir uṣūl fiqh.

Paradigma aksiologi uṣūl fiqh ini 
meniscayakan sebuah bangunan struktur 
keilmuan uṣūl yang bersifat praktis. Dari 
uraian sebelumnya telah dijelaskan, bahwa 
unsur praktis dari ilmu uṣūl fiqh ada pada 
tataran metodologi penemuan hukum. 
Hanya saja fungsi dari metodologi ini 
diarahkan sebagai ‘alat untuk menjustifikasi’ 
berbagai produk hukum yang dihasilkan 
sebelumnya. Dialektika antara kerangka 
pikir (uṣūl fiqh) dan hasil pikir (fiqih) menjadi 
tujuan akhir dari paradigma ini. 

Tidak dapat dipungkiri, bahwa antara 
proses penemuan hukum dan terbentuknya 

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



241

suatu ketentuan hukum adalah sebuah 
peristiwa sejarah manusia yang terjadi 
dalam kurun waktu tertentu. Bagi generasi 
yang berada di sekitar peristiwa tersebut 
atau yang memahami bangunan keilmuan 
uṣūl fiqh, justifikasi hukum konkrit dari 
proses berpikir tidak merupakan suatu 
masalah. Namun bagi generasi kemudian 
yang datang sesudahnya, peristiwa tersebut 
berada di luar jangkauan pengalaman 
empiris. Diperparah dengan teralienasinya 
ilmu uṣūl fiqh dari masyarakat Muslim sendiri, 
sehingga terjadi keterputusan sejarah antara 
fiqih yang hidup di masyarakat dengan uṣūl 
fiqh sebagai ilmu tentang kerangka pikir 
hukum (Setiawan 2015, 15). 

Model dan Pendekatan Penelitian Fiqih

Dalam penelitian hukum fiqih variasi 
pendekatan dilatarbelakangi oleh sejarah 
yang cukup panjang antara kondisi 
pewahyuan dengan kondisi riil sekarang. 
Kenyataan tersebut harus dituntut mengikuti 
perkembangan yang sesuai dengan objek 
penelitian. Penelian fiqih harus memilih 
pendekatan yang sesuai dengan objek 
penelitian beberapa pendekatan pada 
penelitian hukum fiqih di antaranya:

1.	 Pendekatan historis (historical approach)

Pendekatan ini digunakan untuk 
menelusuri konteks konteks yang 
melatar belakangi proses pewahyuan 
muncul teori asbab an-nuzul, asbab al-
wurud, prinsip nasikh dan mansukh.

2.	 Pendekatan kasus (case approach)

Dalam hukum Islam pendekatan kasus 
dilakukan dengan mempersamakan 
kasus huku baru dengan kasus 
hukum lama yang terdapat ketentuan 

reasoning-nya dalam teks suci. Upaya 
mempersamakan ini dilakukan lantaran 
terdapat persamaan reasoning antara 
kasus yang satu dengan kasus yang lain. 
Kasus seperti ini dalam hukum islam 
disebut dengan analogi atau qiyas. 

3.	 Pendekatan analisis (analitical approach)

Maksud utama pendekatan ini adalah 
mengetahui makna yang terkandung 
oleh istilah-istilah dalam Al-Qur’an 
dan hadis, sekaligus mengetahui 
penerapannya dalam praktik.

4.	 Pendekatan filsafat (phylosophycal 
approach)

Dalam perspektif Islam, filsafat 
sangat diapresiasi, sehingga salah 
satu tema bahasan yang populer 
dalam kajian hukum adalah hikmah 
al-tasyri’ wa falsafatuhu (hikmah 
dan filsafat pembentukan hukum). 
Selain itu, terdapat sejumlah kaidah 
yang bermuara pada aspek filosofis 
dibentuknya hukum Islam.

5.	 Pendekatan perbandingan (comparative 
approach)

Pendekatan perbandingan dilakukan 
secara dialektis untuk menguki 
validasi argumen yang di ketengahkan 
masing-masing ketentuan hukum yang 
berbeda. Hal itu disebabkan, karena 
tidak sebangun visi dalam meresap 
ketentuan ketentuan teks wahyu yang 
global dan multi tafsir.

6.	 Pendekatan perundang-undangan 
(statute approach)

Dalam hukum Islam, kerja penelitian 
mempunyai tujuan untuk menemukan 
preskripsi (istinbāṭ) dan sekaligus 
menerapkannya di tengah masyarakat. 
Tujuan menerapkan hukum di tengah 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



242

masyarakat sangat memerlukan 
perangkat legislasi, sehingga produk 
hukum yang ditemukan tidak sekadar 
berupa angan-angan di atas awan. 
Dengan tujuan seperti ini, pendekatan 
undang-undang mutlak diperlukan 
dalam kerja penelitian hukum.

Berdasarkan pendekatan di atas dapat 
disusun wilayah penelitian fiqih tidak 
lepas dari model penelitian berikut: model 
penelitian dalil fiqih; model penelitian kaidah 
fiqih; model penelitian ulama fiqih; model 
penelitian ulama fuqaha; model penelitian 
mazhab fiqih; model penelitian kitab fiqih; 
model penelitian substansi fiqih; model 
penelitian pengajaran fiqih; model penelitian 
institusional fiqih; model penelitian fiqih 
dan pola prilaku; Model penelitian masalah 
fiqih; model penelitian transformasi fiqih; 
model penelitian KHI; model penelitian 
perkembangan fiqih; model penelitian 
rujukan prilaku (Wahyuni 2015, 5).

Adapun model penelitian fiqih yang 
telah dikembangkan oleh beberapa ahli 
sebagai berikut:

1.	 Model Harun Nasution

Sebagai guru besar dalam bidang 
teologi dan filsafat, Harun Nasution 
juga mempunyai perhatian terhadap 
fiqih. Penelitiannya dalam bidang 
fiqih ini dituangkan secara ringkas 
dalam bukunya yang berjudul Islam 
Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. 
Melalui penelitiannya secara ringkas, 
namun mendalam terhadap berbagai 
literatur tentang hukum islam dengan 
menggunakan pendekatan sejarah, 
Harun Nasution telah berhasil 
mendiskripsikan struktur fiqih secara 
komprehensif yaitu mulai dari kajian 

terhadap ayat-ayat hukum yang ada 
dalam Al-Qur’an. Latar belakang 
dan sejarah pertumbuhan dan 
perkembangan fiqih dari sejak zaman 
nabi sampai sekarang lengkap dengan 
beberapa mazhab yang ada didalamnya.

Selanjutnya, melalui pendekatan 
sejarah Harun Nasution membagi 
perkembangan fiqih dalam empat 
periode, yaitu: periode nabi, periode 
sahabat, periode ijtihad, dan periode 
taklid (Nasution 1982, 25). Model 
penelitian fiqih yang digunakan Harun 
Nasution adalah penelitian eksploratif, 
deskriptif dengan menggunakan 
pendekatan kesejarahan. Interprestasi 
yang dilakukan atas data-data historis 
tersebut selalu dikaitkan dengan 
konteks sejarahnya. Melalui penelitian 
ini, pembaca akan mengenal secara 
awal untuk memasuki kajian fiqih lebih 
lanjut (Nata 2000, 257).

2.	 Model Noel J. Coulson

Noel J. Coulson menyajikan hasil 
penelitiannya di bidang fiqih dalam 
karyanya yang berjudul Hukum 
Ulama dalam Perspektif Sejarah. 
Penelitiannya bersifat deskriptif 
analitis ini menggunakan pendekatan 
sejarah. Seluruh informasi tentang 
perkembangan hukum pada setiap 
periode selalu dilihat dari faktor-faktor 
sosio-kultural uang memengaruhinya, 
sehingga tidak ada satu pun produk 
hukum yang dibuat dari ruang yang 
hampa sejarah. Hasil penelitian 
dituangkan ke dalam dua bagian, 
yaitu: Pertama, menjelaskan tentang 
terbentuknya hukum syariat. Kedua, 
berbicara tentang pemikiran dan praktik 
hukum Islam di abad pertengahan.

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



243

3.	 Model Atho Mudzhar

Atho Mudzhar lahir di Serang, Jawa Barat 
pada 20 oktober 1948. Menyelesaikan 
pendidikan dasar pada tahun 1961 dan 
meneruskan ke Pendidikan Guru Agama 
selama 6 tahun di Serang hingga tahun 
1966. Selanjutnya, dia melanjutkan 
studi di IAIN Jakarta sebagai mahasiswa 
tugas belajar dari Departemen 
Agama, tamat tahun 1975. Program 
magisternya ditempuh di Brisbane, 
Australia melalui bantuan beasiswa 
Colombo Plan, dengan orientasi studi 
Master of Social and Development pada 
tahun 1978. Adapun gelar Doktoralnya 
diperoleh di University of California 
Los Angeles (UCLA) pada tahun 1990. 
Beberapa buku-bukunya yang telah 
dipublikasikan antara lain: Belajar 
Islam di Amerika (1991) dan Fatwa 
Majlis Ulama Indonesia (edisi dwi 
bahasa: Indonesia dan Inggris, 1993) 
yang berasal dari disertasi doktoralnya 
berjudul: “Fatwas of the Council of 
Indonesian Ulama:  A Study of Islamic 
Legal Thought in Indonesia 1975-1988”.

Islam biasanya didefinisikan sebagai 
wahyu Allah yang diturunkan kepada 
Nabi Muhammad SAW. untuk 
kebahagiaan dan keselamatan hidup 
umat manusia di dunia dan akhirat. 
Sebagai wahyu Islam berarti ajaran dan 
sebagai ajaran berarti Islam sebagai 
gejala budaya. Ketika seseorang 
mempelajari bagaimana ajaran Islam 
tentang salat, puasa, zakat, haji, tentang 
konsep keesaan Allah, tentang argumen 
adanya tuhan, tentang Jabariyah dan 
Qadariyah, tentang arti dan tafsir kitab 
suci, tentang riba, tentang aturan etika 
dan nilai moral dalam Islam, berarti 

dia sedang mempelajari Islam sebagai 
gejala budaya.

Ketika Islam dilihat sebagai gejala 
budaya, maka metodologi yang 
digunakan adalah metode penelitian 
budaya seperti filsafat, sejarah, studi 
naskah dan arkeologi serta ilmu lainnya. 
Lalu, ketika Islam dilihat sebagai gejala 
sosial maka metodologi yang digunakan 
adalah metode penelitian ilmu-ilmu 
sosial. Atau dapat pula suatu studi 
Islam mencoba melihat suatu gejala 
Islam sebagai gejala budaya dan sosial 
sekaligus. Studi tentang fatwa-fatwa 
dilihat sebagai studi menggabungkan 
melihat Islam sebagai gejala budaya 
dan sosial sekaligus. Ketika studi itu 
membahas dalil-dalil naqli suatu fatwa 
dan pembahasan masalah itu dalam 
kitab-kitab fiqih berarti sedang melihat 
fatwa sebagai gejala budaya. Manakala 
studi itu membahas faktor-faktor sosial 
politik yang memengaruhi penafsiran 
para ulama tentang dalil-dalil tersebut 
berarti sedang melihat Islam sebagai 
gejala sosial (Abdullah 2000, 240-241).

4.	 Model Muhammad Syahrur

Muhammad Syahrur, seorang pemikir 
kontemporer dalam bidang uṣūl fiqh 
mengatakan, bahwa kajian hukum Islam 
harus senantiasa berkembang dan siap 
menjawab tantangan zaman. Munculnya 
bentuk negara-bangsa (nation-state), 
konstitusionalisme, prinsip demokrasi 
dan HAM, serta masyarakat madani 
merupakan gejaja-gejala kontemporer 
yang belum tentu terjawabkan oleh 
paradigma fiqih-uṣūl fiqh ulama-ulama 
kuno. Terlebih lagi, ketika paradigma 
itu sengaja tidak dirancang sebagai 
ijtihad aplikasi hukum Islam, tetapi 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



244

hanya sebagai alat dalam ijtihad istinbāṭ 
saja. Akibatnya, aplikasi spirit hukum 
Islam dalam menjawab tantangan era 
modern menjadi terkendala. Seperti 
adanya missundertsanding terhadap 
pesan-pesan Al-Qur’an dan sunnah 
yang hanya dimaknai secara literal 
tanpa menghubungkannya dengan 
pola kehidupan masyarakat masa kini 
dan konteks pembentukan hukumnya, 
sehingga hukum Islam dianggap 
memicu ketakutan publik oleh sebab 
aplikasi yang gegabah.

Muhammad Syahrur sebagai seorang 
Muslim dan ilmuan yang merasa 
berkewajiban melestarikan dan 
mengindahkan warisan teori hukum 
Islam tradisional. Syahrur melakukan 
kajian revolusioner terhadap ilmu uṣūl 
fiqh. Di mana dia mencoba melakukan 
scientific revolution atas ilmu uṣūl fiqh 
yang merupakan produk umat Islam. 
Dalam kajiannya, Syahrur mengkritik 
ideologi ilmu uṣūl fiqh tradisional. 
Syahrur mencurigai adanya dominasi 
ideologi tirani yang  membelenggu 
disiplin ilmu tersebut, yang tercermin 
dalam paradigma literal. Oleh 
karenanya, Syahrur berkepentingan 
untuk menghancurkan dominasi itu 
dengan menegakkan supremasi sipil 
dan demokrasi dalam teori hukum Islam 
kontemporer.

Upaya yang Syahrur perankan adalah 
melakukan redefinisi terhadap 
paradigma dan teori lama, seperti 
definisi sunnah, qiyas, ijma, nasikh-
mansukh. Syahrur menawarkan teori 
baru dengan paradigma historis-
ilmiah dan melalui pendekatan 
linguistik-empiris-rasional. Berdasarkan 

paradigma dan pendekatan tersebut 
dapat disimpulkan, bahwa teori yang 
dimunculkan oleh Syahrur adalah teori 
hudud. Yakni sebuah paradigma hukum 
yang meyakini bahwa yang tertera 
dalam wahyu adalah hukum yang 
bersifat batasan (limitatif). Dengan 
demikian, manusia dipersilahkan untuk 
berijtihad menciptakan hukumnya 
sendiri dengan tanpa menyalahi batasan 
yang ditentukan (Fanani 2010, 231-246).

5.	 Model Jasser Auda

Pemikiran Jasser Auda berupaya untuk 
mendekati hukum Islam dalam berbagai 
dimensi, yang kemudian disebut 
dengan pendekatan multidisiplin. 
Pendekatan multidisiplin itu meliputi 
aspek metodologi yang telah mapan 
dirumuskan oleh ulama masa lalu, seperti 
uṣūl fiqh, ilmu tafsir, tasawuf, filsafat, dan 
rumpun ilmu yang sejenis. Selain itu, 
pendekatan lapangan filsafat dan teori 
sistem menjadi pendekatan yang paling 
signifikan dalam menetapkan dinamik 
hukum Islam. Pendekatan multidisiplin 
inilah yang kemudian dikenal dengan 
pendekatan maqāṣid asy-syari’ah  yang 
dirumuskan oleh Jasser Auda yaitu 
suatu pendekatan teori fiqih yang 
bersifat holistik (kulliyun) dan tidak 
membatasi pada teks atau pun hukum 
parsialnya saja. Namun lebih mengacu 
pada prinsip-prinsip tujuan universal. 
Pendekatan dengan menggunakan 
pemahaman maqāṣid asy-syari’ah 
bernilai tinggi dan dapat mengatasi 
berbagai perbedaan, seperti gap 
antara Sunni dan Syiah, ataupun gap 
politik umat Islam. Maqāṣid asy-syari’ah 
merupakan sebuah budaya yang sangat 
diperlukan untuk konsiliasi umat, 

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



245

sehingga mampu hidup berdampingan 
secara damai. Menurut Auda, maqāṣid 
asy-syari’ah hendaknya dijadikan 
sebagai tujuan pokok dari semua dasar 
metodologi linguistik dan rasional 
dalam ijtihad, terlepas dari berbagai 
varian metode dan pendekatannya. 
Karena, merealisasikan maqāṣid asy-
syari’ah yang dijadikan sebagai sistem, 
pendekatannya akan dapat menggapai 
keterbukaan, pembaruan, realistis, dan 
fleksibel dalam sistem hukum Islam. 
Dengan demikian, proses ijtihad akan 
menjadi efektif dan realistis sesuai 
dengan maqāṣid asy-syari’ah, yang 
intinya meraih kemaslahatan (Solikin 
2012, 1).

Kelima model penelitian uṣūl fiqh di 
atas dapat dirumuskan menjadi tipologi 
model penelitian hukum Islam, bahwa 
uṣūl fiqh adalah suatu metode penemuan 
hukum Islam. Sebagai metode penemuan 
hukum Islam, uṣūl fiqh merupakan bagian 
dari metode penelitian hukum Islam 
secara umum. Penelitian hukum Islam 
secara keseluruhan dibedakan ke dalam 
dua bidang besar, yaitu penelitian hukum 
Islam deskriptif dan penelitian hukum Islam 
preskriptif. Penelitian hukum Islam deskriptif 
meneropong hukum Islam sebagai suatu 
fenomena sosial yang berinteraksi dengan 
gejala-gejala sosial lainnya. Dalam penelitian 
hukum Islam, deskriptif pendekatan yang 
digunakan menggunakan pendekatan serta 
ilmu-ilmu sosial, seperti halnya historis, 
sosiologis, antropologis, politik ekonomi, 
dan pendekatan-pendekatan ilmu sosial 
lainnya.

Tipologi penelitian uṣūl fiqh berbasis 
hukum Islam preskriptif bertujuan menggali 
norma-norma hukum Islam dalam tataran 

das sollen, yaitu norma-norma yang 
dipandang ideal untuk dapat mengatur 
tingkah laku manusia dan menata kehidupan 
bermasyarakat yang lebih baik. Uṣūl fiqh 
termasuk ke dalam bidang penelitian 
hukum Islam preskriptif, yang bertujuan 
menemukan norma-norma syariah untuk 
merespon berbagai permasalahan dari 
sudut pandang normatif. Penelitian hukum 
Islam preskriptif inilah ditentukan hukum 
benar salah, sedangkan uṣūl fiqh sebagai 
alat penelitian dalam penelitian hukum 
preskriptif terletak pada penelitian norma-
norma in concreto.

Pola dikotomis, khususnya pada aspek 
orientasi, paradigma, dan tipologi penelitian, 
tampak kental. Pada aspek orientasi 
kecenderungan normatif-deduktif tampak 
lebih mendominasi keseluruhan studi 
ketimbang analisis yang bersifat empiris-
induktif. Alasan yang seringkali dikemukakan 
bahwa hukum Islam adalah ilmu normatif 
yang steril dari berbagai persoalan empiris-
sosiologis. Padahal, eksistensi hukum Islam 
juga tidak terlepas dari ruang waktu di mana 
dan kapan produk hukumnya dilahirkan.

PENUTUP
Tulisan ini berusaha menunjukkan model-
model pengkajian hukum Islam dan 
melacak sejauhmana relevansi model-
model pengkajian tersebut dengan 
kebutuhan mencari yang paling tepat 
bagi penelitian hukum Islam di Indonesia. 
Sehingga, dari kajian ini dapat disimpulkan, 
bahwa metode penelitian uṣūl fiqh adalah 
bagian dari metode penelitian hukum 
Islam secara umum. Penelitian hukum Islam 
secara keseluruhan dibedakan ke dalam 
dua bidang besar, yaitu penelitian hukum 

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



246

Islam deskriptif dan penelitian hukum Islam 
preskriptif. Penelitian hukum Islam deskriptif 
meneropong hukum Islam sebagai suatu 
fenomena sosial yang berinteraksi dengan 
gejala-gejala sosial lainnya. Penelitian 
hukum Islam preskriptif bertujuan menggali 
norma hukum Islam dalam tataran das sollen, 
yaitu norma hukum yang dipandang ideal 
untuk dapat mengatur tingkah laku manusia 

dan menata kehidupan bermasyarakat yang 
baik. Uṣūl fiqh termasuk dalam bidang 
penelitian hukum Islam preskriptif, yang 
bertujuan menemukan norma syariah untuk 
merespons berbagai permasalahan dari 
sudut pandang normatif. Oleh karena itu, 
penelitian berbasis uṣūl fiqh dapat dijadikan 
role model penelitian dalam kajian hukum 
Islam.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, Amin dkk. 2000. Antologi Studi Islam; Teori dan Metodologi. Yogyakarta: DIP PTA IAIN 

KALIJAGA.

Abdullah, Amin. 2002. "Paradigma Alternatif Pengembangan Ushul Fiqih dan Dampaknya pada 
Fiqih Kontemporer". Dalam, Ainurrofiq (ed.), Mazhab Jogja: Menggagas Paradigma Ushul Fiqih 
Kontemporer. Cet. 1, Yogyakarta: Ar-Ruzz.

Al-Amidi. 2005. Al-Iḥkām fî Uṣūl al-Ahkām. CD al-Maktabah al-Syāmilah al-Ishdār al-Ṡānī.

Al-Faruqi, Ismail R. 2001. Atlas Budaya Islam: Menjelajah Khazanah Peradaban Gemilang. Alih bahasa 
Ilyas Hasan, cet.3. Bandung: Mizan.

Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris 1940. Ar-Risalah, Mushtafa al-Bani al-Halabi. 

Anwar, Syamsul. 2000. “Epistemologi Hukum Islam dalam al-Mustaṣfa min al-Uṣūl Karya al-Ghazali” 
Desertasi, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Anwar, Syamsul. 2002. "Pengembangan Metode Penelitian Hukum Islam". Dalam, Ainurrofiq (ed.), 
Mazhab Jogja: Menggagas Paradigma Ushul Fiqih Kontemporer. Cet. 1, Yogyakarta: Ar-Ruzz.

Anwar, Syamsul. 2005. "Membangun Good Governance dalam Penyelenggaraan Birokrasi Publik 
di Indonesia: Tinjauan dari Perspektif Syariah dengan Pendekatan ilmu Ushul Fiqih. Pidato 
Pengukuhan Guru Besar Ilmu Ushul Fiqih, Yogyakarta: Tidak diterbitkan.

Anwar, Syamsul. 2007. "Metodologi Hukum Islam". Kumpulan Makalah. Tidak diterbitkan. Yogyakarta, 
tp.

Arif, Mahmud 2002. “ Pertautan Epistemologi Bayāni dan Pendidikan Islam”. Dalam, Al-Jami‟ah, Vol.40, 
No.1, (January-June 2002).

Asy-Syaukani. 2005. Irsyād al-Fuhūl ilā Tahqīq al-Haqq min ‘Ilmil Uṣūl, (CD al-Maktabah al-Syâmilah 
al-Ishdâr al-Sânî.

Asy-Syaukani. tt. Irsyad al-Fuhul. Beirut: Matba’ah al-Maktabah al-Ijarah.

Bisri, Cik Hasan. 2004. Pilar-Pilar Penelitian Hukum Islam dan Pranata Sosial. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada.

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



247

Dutton, Yasin. 2003. Asal Mula Hukum Islam: Al-Qur’an, Muwatta’, dan Praktik Madinah. Yogyakarta: 
Islamika.

Tim Redaksi. 2008. Ensiklopedi Islam. Jakarta: PT  Ichtiar  Baru  Van Hove.

Fanani, Muhyar. 2010. Fiqih Madani; Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern. Yogyakarta: LkiS.

Hakim, Abdul  al-Hamid. 1972. Al-Bayan. Jakarta: Saidah Putra.

Hallaq, Wael B. 1987. A. History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Uṣūl fiqh, Cambridge: 
Cambridge University Press.

Nasution, Harun 1982. Pembaruan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang.

Nata, Abudidin. 2000. Metodologi Studi Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Rahman, Fazlur. 1994. Islam. Alih bahasa: Ahsin Mohammad. Bandung: Pustaka.

Roy, Muhammad. 2004. Uṣūl fiqh Mazhab Aristoteles: Pelacakan Logika Aristoteles dalam Qiyas Uṣūl 
fiqh. Cet. 1. Yogyakarta: Safiria Insania Press.

Schacht, Joseph 1967. The Origins of Muhammadan Jurisprudence. Oxford: Clarendon Press.

Setiawan, Wahyu. 2013. “Ushul Fiqih: Alternatif Membangun Wawasan Pluralisme di Tengah Konflik 
Pemahaman Keagamaan”. Dalam, Jurnal Istinbath  Vol. 13 No. 2 Tahun 2013.

Solikin, Nur. 2012. "Menguak Pemikiran Jasser Auda Tentang Filsafat Hukum Islam". Dalam, Jurnal al-
'Adalah: Jurnal Kajian Keislaman dan Kemasyarakatan, Vol. 16, No. 2, 2012.

Syafe’i, Rachmat. 1999. Ilmu Ushul Fiqih. Bandung: Pustaka Setia.

Zahrah, Abu. tt. Uṣūl fiqh. Cairo: Dar al-Fikr al-Araby.

Penelitian Fiqih: Sebuah Model Penelitian Hukum Islam    (Sakirman)



248

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 229 - 248



249

Pedoman Menulis Jurnal Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan

249

PANDUAN MENULIS
JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Akreditasi LIPI Nomor: 781/AU1/P2MI-LIPI/08/2017
ISSN/e-ISSN: 0215-782/2502-7891

Ketentuan Umum
Redaksi Jurnal Penamas menerima naskah artikel berupa hasil penelitian dari para peneliti, akademisi, 
dan peminat di bidang keagamaan, baik dalam bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama 
dan Keagamaan, Lektur dan Khazanah Keagamaan. Artikel belum pernah dipublikasikan pada media 
atau jurnal lain. Artikel ditulis dalam Bahasa Indonesia atau Bahasa Inggris sesuai dengan kaidah 
bahasa masing-masing, dilengkapi abstrak dan kata kunci dalam Bahasa Inggris dan Bahasa Indonesia 
(dwibahasa).

Redaksi berhak menyunting artikel tanpa mengurangi maksudnya. Isi artikel sepenuhnya 
merupakan tanggung jawab penulis. Redaksi tidak berhak mengembalikan artikel yang ditolak, tetapi 
akan dikembalikan jika diminta oleh penulis bersangkutan.

Pengiriman artikel harus disertai dengan surat resmi dari penulis, khususnya menyangkut 
pertanggungjawaban penulis atas legitimasi isi artikel. Naskah artikel dikirimkan ke:

Redaksi JURNAL PENAMAS
Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Jakarta
Jl. Rawa Kuning No. 6 Pulo Gebang Cakung Jakarta Timur (13950)
Telp. (021) 4800725
Penulis mengirim 1 (satu) eksemplar artikel yang dicetak (hardcopy) beserta dokumen (softcopy)
dalam Compact Disk (CD) atau via e-mail ke: penamasjurnal@gmail.com.
Penulis harus menyertakan riwayat hidup, meliputi: nama lengkap (tanpa gelar apapun), tempat 

tanggal lahir, pendidikan terakhir, pekerjaan, alamat lengkap temapat tinggal, dan alamat lengkap 
tempat bertugas disertai nomor telepon, fax, e-mail untuk kepentingan korespondensi.

Ketentuan Khusus
Seluruh bagian dari tulisan, mulai judul hingga sumber bacaan diketik 1 ½ (satu setengah) spasi, 
minimum 15 halaman, dan maksimum 20 halaman, menggunakan kertas ukuran A4. Pengetikan 
dilakukan dengan menggunakan font Times New Roman (untuk transliterasi Arab menggunakan font 
Times New Arabic) 12 poin, dengan margin 4-3 (kiri-kanan) dan 3-3 (atas-bawah).

Ketentuan Penulisan
Penulisan naskah dilakukan dengan sistematisasi sebagai berikut:
1.	 Judul. Judul merupakan rumusan mengenai pokok isi bahasan yang singkat, padat, dan jelas. 

Dalam judul sudah tercantum variabel-variabel utama penelitian.
2.	 Nama Penulis. Nama penulis ditulis lengkap dan tanpa gelar. Jika penulis terdiri dari 1 orang 

ditambahkan kata penghubung “dan” (bukan lambang &). Nama penulis ditulis di bawah judul 
dengan nama dan alamat instansi bertugas (1 spasi di bawah nama penulis).

3.	 Instansi Penulis bertugas.
4.	 Abstrak dan Kata Kunci (Abstract and Keywords). Abstrak merupakan intisari pokok bahasan 

dari keseluruhan naskah, yang meliputi; latar belakang, rumusan masalah, pertanyaan penelitian, 
metode penelitian, kerangka teori, temuan penelitian, dan kesimpulan. Ditulis satu paragraf 



250

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 249 - 252

dalam dua bahasa, yaitu Bahasa Inggris dan Indonesia secara singkat, padat, dan jelas. Abstrak 
maksimum terdiri dari 250 kata. Kata Kunci ditulis di bawah abstrak, antara 4 (empat) hingga 6 
(enam) kata/frase.

5.	 Pendahuluan (Introduction). Bagian pendahuluan merupakan bahasan yang meliputi: (1) 
latar belakang (background), (2) rumusan masalah (research problem), (3) tujuan dan kegunaan 
(objective), (4) kerangka teori/kerangka konsep/kerangka berpikir (conceptual framework/theoritical 
framework), dan (5)  hipotesis ( jika ada). Sebaiknya, penulis mengawali bagian pendahuluan ini 
dengan rumusan masalah penelitian atau temuan penelitian.

6.	 Metode Penelitian (Research Method). Bagian ini merupakan penjelasan mengenai metode 
yang digunakan dalam penelitian.

7.	 Hasil Penelitian dan Pembahasan (Research Findings and Discussions). Bagian ini merupakan 
inti dari hasil penelitian, meliputi: deskripsi data dan analisis hasil penelitian serta interpretasi 
penulis terhadap bahasan hasil penelitian. Pembahasan dilakukan secara mendalam dan fokus 
dengan menggunakan acuan teori. Penggunaan grafik dan tabel hendaknya dibatasi jika masih 
dapat disajikan dengan tulisan secara singkat.

8.	 Cara Penyajian Tabel. Judul tabel ditampilkan di bagian atas tabel (center), ditulis dengan font 
Times New Roman 12. Tulisan “Tabel” dan “nomor” ditulis tebal (bold), sedangkan judul tabel 
ditulis normal. Gunakan angka Arab (1, 2, 3, dst…) untuk penomoran judul tabel. Tabel ditampilkan 
center. Jenis dan ukuran font untuk isi tabel menggunakan Times New roman ukuran 8 – 11, 
dengan jarak 1 spasi. Pencantuman sumber atau keterangan tabel diletakkan di bawah tabel, rata 
kiri, menggunakan Times New Roman ukuran 10.

9.	 Cara Penyajian Gambar, Grafik, Foto, dan Diagram. Gambar, grafik, foto, dan diagram ditulis di 
tengah halaman (center). Keterangan gambar, grafik, foto, dan diagram ditulis di bawah ilustrasi. 
Tulisan “gambar,” “grafik,” “foto” dan “diagram” serta “nomor” ditulis tebal (bold), sedangkan isi 
keterangan ditulis normal. Gunakan angka Arab (1, 2, 3 dst…) untuk penomoran gambar, grafik, 
foto, dan diagram. Pencantuman sumber atau keterangannya diletakkan di bawah ilustrasi, rata 
kiri, menggunakan Times New Roman ukuran 10. Ilustrasi gambar, grafik, foto, dan diagram 
menggunakan warna hitam putih, kecuali jika warna menentukan arti.

10.	 Penutup (Closing Remarks). Penutup merupakan bagian terakhir dari keseluruhan naskah yang 
dapat meliputi: kesimpulan dan saran ( jika ada), bukan rekomendasi. Tapi umumnya, Penutup 
hanya berisi kesimpulan.

11.	 Daftar Pustaka (Bibliography).
12.	 Ucapan Terima Kasih (Acknowledgment) ( jika ada): Ucapan terima kasih ditujukan kepada 

apabila sebuah tulisan berdasarkan penelitian tim yang didanai oleh institusi tertentu. Ucapan 
terima kasih juga bisa ditujukan kepada pihak-pihak yang berperan, seperti pembimbing atau 
mitra bestari, dalam penulisan artikel.

13.	 Sistem Rujukan:
Sistem rujukan menggunakan bentuk in note (catatan dalam), bukan footnote (catatan kaki) 
atau endnote (catatan akhir). Footnote/catatan kaki dapat digunakan hanya untuk memberikan 
keterangan atau penjelasan tertentu yang penting diketahui bagi pembaca. Jumlah rujukan 
minimal 10 (sepuluh) dengan mengutamakan jurnal artikel dibanding buku. Penulisan daftar 
pustaka harus diklasifikasi menurut jenisnya, seperti buku dan jurnal, majalah/surat kabar, internet/
website. Adapun penulisan rujukan/referensi dan daftar pustaka ditulis dengan format sebagai 
berikut:
a.	 Buku

Gladwell, Malcolm. 2000. The Tipping Point: How Little Things Can Make a Big Difference. 
Boston: Little, Brown.

(Gladwell 2000, 64–65)
b.	 Bab/bagian dalam Buku

Ramírez, Ángeles. 2010. “Muslim Women in the Spanish Press: The Persistence of Subaltern 
Images.” In, Muslim Women in War and Crisis: Representation and Reality, edited by 
Faegheh Shirazi, 227–44. Austin: University of Texas Press.

(Ramírez 2010, 231)



251

Pedoman Menulis Jurnal Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan

c.	 Jurnal
Bogren, Alexandra. 2011. “Gender and Alcohol: The Swedish Press Debate.” Journal of Gender 

Studies 20, no. 2: 155–69.
(Bogren 2011, 156)

d.	 Artikel dalam Surat Kabar/Majalah
Lepore, Jill. 2011. “Dickens in Eden.” New Yorker, August 29.
(Lepore 2011, 52)

e.	 Artikel Surat Kabar/Majalah online
Bumiller, Elisabeth, and Thom Shanker. 2013. “Pentagon Lifts Ban on Women in Combat.”New 

York Times, January 23. Accessed January 24, 2013. http://www.nytimes.com/2013/01/24/
us/pentagon-says-it-is-lifting-ban-on-women-in-combat.html.

(Bumiller and Shanker 2013)
f.	 Internet

Google. 2012. “Privacy Policy.” Google Policies & Principles. Last modified July 27. Accessed 
January 3, 2013. http://www.google.com/policies/privacy/.

(Google 2012)
g.	 Skripsi/Tesis/Disertasi

Levin, Dana S. 2010. “Let’s Talk about Sex . . . Education: Exploring Youth Perspectives, Implicit 
Messages, and Unexamined Implications of Sex Education in Schools.” PhD diss., University 
of Michigan.

(Levin 2010, 101–2)
h.	 Makalah Seminar/tidak diterbitkan

Adelman, Rachel. 2009. “ ‘Such Stuff as Dreams Are Made On’: God’s Footstool in the Aramaic 
Targumim and Midrashic Tradition.” Paper presented at the annual meeting for the Society 
of Biblical Literature, New Orleans, Louisiana, November 21–24.

(Adelman 2009)
14.	 Rujukan berupa Wawancara

Rujukan wawancara tidak harus dituliskan dalam daftar pustaka, cukup dicantumkan dalam tulisan 
yang terdiri dari: nama informan, tanggal/bulan/tahun wawancara, misalnya sebagai berikut:
	 Kadang ada umat yang minta dilayani secara agama Khonghucu ketika akan menikah atau 

terjadi kematian. Semula tidak tahu kalau dia Khonghucu. Semua kita layani. Tidak melihat dari 
mana kalau ada yang minta di urus secara Khonghucu ya pengurus melayaninya (Setiawan B 
dan Kis Dewi—Rohaniwan, 8 Sept. 2014).

15.	 Penulisan Transliterasi mengikuti pedoman Library of Congress (LoC):



252

Jurnal PENAMAS Volume 30, Nomor 2, Juli-September 2017, Halaman 249 - 252

Vokal dan Diftong:


