
313313

PENANAMAN KARAKTER NASIONALISME
DI PONDOK PESANTREN SALAFI

CULTIVATION NATIONALISM CHARACTER
IN SALAFI ISLAMIC BOARDING SCHOOL

SUMARSIH ANWAR
DOI: https://doi.org/10.31330/penamas.v34i2.518

Abstract
Islamic boarding schools as part of the education system have an important role 
and their presence is continuously needed in growing the values of the character 
of nationalism. In its development, there are 2 (two) types of Islamic boarding 
schools, namely Salaf and Salafi. Salafi Islamic boarding schools tend to have a 
Wahabi edeology and are known as “Radical” Islamic movement. The Darul Sunnah 
Al Atsary boarding school in Bekasi has different face, although it has a salafi 
characteristic, the cultivation of the character of nationalism continues to be carried 
out and development. The leadership is of the view that inculcating the character 
of nationalism for santri is very important. This is in accordance with religious 
teachings, that loving the country is part of faith and every Muslim is obliged to have 
it. The approach is applied through habituation, indoctrination (clear and consistent 
rules), clarification (discussing about the good or bad things), role models from 
leaders and educators by placing themselves as facilitators, leaders, and parents and 
even places to rely on trust, as well as helping others to reflect. The form of activities 
for cultivation the character of nationalism is routine and temporary. Data were 
obtained through observation, interviews and documentation.

Keywords:	 Characters Cultivation, Nationalism and Salafi Boarding Schools

Abstrak
Pesantren sebagai bagian sistem pendidikan nasional mempunyai peran yang penting 
dan kehadirannya terus dibutuhkan dalam menumbuhkan nilai-nilai karakter 
nasionalisme. Dalam perkembangannya, terdapat 2 (dua) jenis pesentren yaitu Salaf 
dan Salafi. Pesantren Salafi cenderung berideologi Wahabi dan dikenal sebagai gerakan 
Islam “Radikal”. Pesantren Darul Sunnah Al Atsary Bekasi ternyata memiliki wajah 
yang berbeda, walaupun memiliki ciri khas salafi, penanaman karakter nasionalisme 
terus dilakukan dan dikembangkan. Pimpinan berpandangan bahwa penanaman 
karakter nasionalisme bagi santri sangat penting. Hal itu sesuai dengan ajaran agama, 
bahwa mencintai negara sebagian dari iman dan setiap Muslim wajib memilikinya. 
Pendekatan yang diterapkan melalui pembiasaan, indoktrinasi (aturan yang jelas 
dan konsisten), klarifikasi (mendiskusikan tentang baik buruknya sesuatu hal), 
contoh tauladan dari pimpinan dan pendidik  dengan menempatkan dirinya sebagai 
fasilitator, pemimpin, dan orang tua dan bahkan tempat menyandarkan kepercayaan, 
serta membantu orang lain dalam melakukan refleksi. Bentuk kegiatan penanaman 
karakter nasionalisme bersifat rutin dan temporer. Data diperoleh melalui wawancara 
observasi dan dokumentasi.

Kata Kunci	 :	 Penanaman Karakter, Nasionalisme dan Pesantren Salafi

Sumarsih Anwar
Balai Penelitian dan 

Pengembangan Agama Jakarta
 Jln. Rawa Kuning, Cakung, 

Jakarta, Indonesia
Email: sumarsihanwar5@gmail.

com

Naskah diterima:
4 September 2021

Revisi: 25 September 2021
Disetujui: 27  Desember 2021

JURNAL PENAMAS
BALAI LITBANG AGAMA JAKARTA 
ISSN:0215-7829, e-ISSN:2502-7891



314

PENDAHULUAN

Dalam konteks pendidikan, pesantren 

merupakan sebuah lembaga yang hidup 

dan dinamis. Banyak ruang yang dapat 

diperbincangkan, karena ia selalu menarik, 

segar dan aktual. Dinamika pesantren 

dan interaksinya dengan masyarakat yang 

dimainkan  oleh santri, kiai dan alumni 

pesantren semakin memperteguh kembali 

bahwa pesantren merupakan bagian dari 

infrastruktur masyarakat. Secara mikro 

maupun makro, pesantren telah berperan 

menyadarkan komunitas masyarakat untuk 

berpegang pada idealisme, mengembangkan 

kemampuan intelektual, dan perilaku mulia 

untuk menata serta membangun karakter 

bangsa yang makmur dan berperadaban.

Dalam perspektif historis, pesantren 

sebagai bagian perjalanan bangsa 

Indonesia, tidak hanya identik dengan 

makna keislaman dan pendidikan agama, 

tetapi juga mengandung makna keaslian 

Indonesia (indigenous), di mana pondok 

pesantren tetap mempertahankan tentang 

nilai-nilai keaslian Indonesia yang dapat 

menumbuhkan sikap nasionalisme (Rolandi, 

Atok, & Umar, 2013:2).

Pondok Pesantren sebagai wadah 

kaderisasi anak-anak bangsa untuk menjadi 

pemimpin di masa depan. Calon-calon 

pemimpin bangsa yang dikader untuk 

menjadi pelindung, penjaga dan pemelihara 

tradisi-tradisi berkebudayaan bangsa ini. 

Selain itu, pesantren juga menjadi pusat 

pemeliharaan berbagai tradisi keilmuan 

yang diproduksi oleh anak-anak bangsa ini. 

Mulai dari tradisi kesusastraan nusantara 

hingga tradisi ilmu-ilmu sosial pesantren. 

Sebagaimana disebutkan oleh Juwari 

(2013), puncak dari jiwa nasionalisme yang 

ditunjukkan pesantren, khusunya para ulama 

sebagai “the founding fathers”  negara ini 

yaitu saat disepakatinya pengggantian tujuh 

kata dalam Sila pertama Piagam Jakarta, 

yang semula berbunyi “Ketuhanan, dengan 

kewajiban menjalankan syariat Islam bagi 

pemeluk-pemeluknya” dan diganti dengan 

“Ketuhanan Yang Maha Esa”. Tentu saja 

keputusan ini menimbulkan polemik di 

kalangan umat Islam sendiri, sebagai umat 

mayoritas dan tentunya mempunyai peran 

paling besar dalam memerdekakan bangsa 

ini. 

Kehadiran pondok pesantren 

sebagai bagian dari sistem pendidikan 

nasional, sangat terus dibutuhkan dalam 

menumbuhkan nilai-nilai karakter 

nasionalisme atau kebangsaan. Di sisi lain, 

akhir-akhir ini sering muncul dari orang-

orang atau sekelompok orang dengan 

sebutan atau istilah “anti Pancasila atau 

anti NKRI (Negara Kesatuan Republik 

Indonesia)” terhadap kelompok yang 

berseberangan dengan dirinya atau 

kelompoknya.  Yang tentunya, kondisi 

tersebut sangat membahayakan kautuhan 

dan stabilitas bangsa.

Banyaknya jumlah santri yang diasuh 

sangat potensial apabila dapat dimanfaatkan 

secara bijak dalam penanaman sikap 

nasionalisme.  Pesantren merupakan 

salah satu lembaga pendidikan yang ikut 

mempengaruhi dan ikut menentukan 

pendidikan nasional (Majid dalam Moesa, 

2007:94). Sebagai lembaga pendidikan, 

diharapkan pesantren dapat menanamkan 

rasa nasionalisme kepada para santri. 

Jenis pesantren dapat digolongkan 

menjadi 2 (dua) kategori yaitu salaf atau  

salafiyah dan salafi. Meskipun dulu kata 

salaf dan salafi sama dengan salafiyyah 

untuk penggolongan pesantren, namun 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



315

semenjak merebaknya ajaran Salafi-Wahabi, 

kata salafi identik dengan faham Wahabi ini. 

Karenanya, sekarang kalau pesantren yang 

berbasis NU selalu memakai kata salafiyyah, 

sementara kata salafi sekarang digunakan 

untuk pesantren yang berbasis ideologi 

Salafi-Wahabi.

Istilah Salafi ada dua nama,  pertama; 

Salafi sebagai sinonim dari Salaf atau 

Salafiyah. Sebagian pesantren yang 

Nahdhatul Ulama (NU) juga memakai 

istilah Salaf. Kedua; Salafi sebagai gerakan 

yang dikampanyekan oleh kelompok Islam 

Radikal yang bernama gerakan Wahabi. 

Pesantren Salafi dengan makna kedua ini 

berbeda jauh dengan pesantren Salaf (tanpa 

“i”) atau Salafiyah. Pesantren Wahabi Salafi 

adalah pesantren yang akidahnya menganut 

ideologi Wahabi. Mereka lebih suka 

menyebut dirinya dengan Pesantren Salafi, 

bukan pesan Wahabi. Kalau pesantren salaf 

lebih terkait dengan metode pendidikan 

yang berada di sebuah pesantren, sedangkan 

Pesantren Salafi lebih bermakna sebuah 

pesantren yang berideologi Wahabi atau 

Wahabi atau Salafi (Al-Khoirot, 2021).

Pesantren salafi, pada umunya memiliki 

beberapa ciri khas, yaitu: 1) Panggilan 

untuk guru biasanya adalah ustadz atau 

Syekh, 2) Kurikulum; lebih menekankan 

pada penguasaan bahasa Arab dan Bahasa 

Inggris, 3) Menekankan hafalan Al-Qur'an 

dan Hadits, 4) Cenderung mencampurkan 

kajian materi ilmu agama dalam kurikulum 

sekolah, 5) Cenderung banyak memakai 

istilah Arab sehingga tampak beda, 6) 

Penguasaan ilmu alatnya kurang mendalam. 

Bahasa Arab yang dipakai dalam keseharian 

cenderung bahasa Arab Amiyah, 7) Kultur 

keseharian santri manampilkan pakaian khas 

jubah atau sarung di atas mata kaki. Namun 

untuk berpergian, lebih memilih celana 

cingkrang. Jenggot juga menjadi bagian ciri 

khas santri salafi. Pembudayaan kultur Arab 

lebih ditekankan, terlihat dari gaya bicara 

dan berpakaian, 8) Pembangunan pesantren 

salafi lebih cepat dan tanpa merepotkan 

masyarakat sekitar. Donatur dari Timur 

Tengah, khususnya Arab Saudi mendominasi 

pembangungan dan pembiayaan pesantren 

salafi (Nasrudin, 2016). 

Dari sejumlah pesantren di Propinsi 

jawa Barat terutama di Kabupaten Bekasi 

yang sekilas dapat digolongkan sebagai 

pesantren salafi adalah Pondok Pesantren 

Darul Sunnah Al Atsary. Hal itu dapat dilihat 

dari ciri-ciri yang dimilkinya, seperti: klaim 

sebagai “kemurnian Islam’ seperti era Salafus 

Shaleh, kurikulum lebih menekankan pada 

penguasaan bahasa Arab dan Bahasa Inggris, 

menekankan hafalan Al-Qur'an dan Hadits, 

dalam berkomunikasi antar santri dan 

pengasuh cenderung banyak memakai istilah 

Arab, dalam keseharian santri manampilkan 

pakaian khas celana di atas mata kaki, dan 

para pendirinya nampak berjenggot. Dapat 

dikatakan, bahwa pembudayaan kultur Arab 

lebih ditekankan, terlihat dari gaya bicara 

dan berpakaian

Berangkat dari pemikiran di atas, maka 

perlu dikaji secara mendalam tentang 

proses penanaman karakter atau nilai-

nilai kebangsaan (nasionalisme) di Pondok 

Pesantren Salafi Darul Sunnah Al Atsary, 

yang nampak berbeda dengan pesantren 

tradisional pada umumnya.

Dalam tulisan ini akan disajikan tentang 

proses penanaman karakter nasionalisme 

di pesantren, yang meliputi: 1) pandangan 

pimpinan tentang penanaman karakter 

nasionalisme di pondok pesantren; 

2) pendekatan yang digunakan dalam 

penanaman karater nasionalisme di pondok 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



316

pesantren; 3) bentuk kegiatan penanaman 

karakter nasionalisme di pondok pesantren; 

dan 4) kendala yang dihadapi dalam 

penanaman karakter nasionalisme di 

pondok pesantren.

KAJIAN PUSTAKA DAN TEORI

Kajian Pustaka

Kajian tentang penanaman ataupun 

internalisasi nilai-nilai nasionalisme di 

pondok pesantren sudah banyak dilakukan 

oleh berbagai pihak. Diantaranya adalah 

penelitian tentang Internalisasi Nilai-Nilai 

Nasionalisme Di Pondok Pesantren (Ana 

Astriyani MS, dkk., 2018), bahwa  internalisasi 

nilai-nilai nasionalisme di pondok pesantren 

dilakukan melalui kegiatan intrakurikuler 

dan ekstrakurikuler dengan menggunakan 

metode dan sumber yang tepat serta peran 

dari kiai dan guru dalam menginternalisasi 

nilai-nilai nasionalisme kepada para santri 

di pondok pesantren. Penelitian lainnya 

yang dilakukan oleh Arafat dan Ridho (2019) 

tentang Strategi Penanaman Nasionalisme 

Pada Pondok Pesantren (Sudi Kasus Tentang 

Penanaman Nasionalisme Pada Ssantri  

Pondok Pesantren Sunan Gunung Jati 

Ba’alawy, Gunungpati, Semarang). Kedua 

penelitian tersebut fokus pada pesantren 

salafiyah.

Kedua penelitian tersebut focus pada 

pondok pesantren Salafiyah, sementara 

kajian di pondok pesantren salafi belum 

disinggung.

Kajian Teori

Penanaman Karakter Nasionalisme

Dalam pendidikan, penanaman adalah 

proses, perbuatan, dan cara menanamkan. 

Penanaman secara etimologi berasal dari kata 

tanam yang berarti benih, yang semakin jelas 

ketika mendapat imbuhan me-kan menjadi 

“Menanamkan” yang berarti menaburkan 

ajaran, paham, dan lain sebagainya, serta 

berarti pula memasukkan, membangkitkan, 

atau memelihara perasaaan, cinta kasih, 

dan lain sebagainya (Fahrizal dalam Anwar, 

2019).

Agar penanaman nilai memperoleh 

hasil yang maksimal, maka harus sesuai 

dengan prosedur atau teknik. Terdapat 

beberapa pendekatan  penanamn nilai 

dalam proses pembelajaran di sekolah, 

yaitu: pengalaman, pembiasaan, emosional, 

rasional, fungsional, dan keteladanan 

(Ramayulis dalam Muhtadi, 2007:60): 1) 

Pendekatan pengalaman; merupakan proses 

penanaman nilai-nilai kepada siswa melalui 

pemberian pengalaman langsung. Dengan 

pendekatan ini siswa diberi kesempatan 

untuk mendapatkan pengalaman spiritual 

baik secara individual maupun kelompok; 

2) Pendekatan pembiasaan; adalah suatu 

tingkah laku tertentu yang sifatnya otomatis 

tanpa direncanakan terlebih dahulu dan 

berlaku begitu saja tanpa dipikirkan 

lagi. Dengan pembiasaan pembelajaran 

memberikan kesempatan kepada peserta 

didik terbiasa mengamalkan konsep ajaran 

nilai-nilai universal, baik secara individual 

maupun secara berkelompoik dalam 

kehidupan sehari-hari; 3) Pendekatan 

emosional; adalah upaya untuk menggugah 

perasaan dan emosi siswa dalam meyakini 

konsep ajaran nilai-nilai universal serta 

dapat merasakan mana yang baik dan 

mana yang buruk; 4) Pendekatan rasional;  

pendekatan rasional rnerupakan suatu 

pendekatan mempergunakan rasio (akal) 

dalam memahami dan menerima kebenaran 

nilai-nilai universal yang di ajarkan; 5) 

Pendekatan fungsional adalah usaha 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



317

menanamkan nilai-nilai yang menekankan 

kepada segi kemanfaatan bagi siswa dalam 

kehidupan sehari-hari, sesuai dengan 

tingkatan perkembangannya; 6) Pendekatan 

keteladanan adalah memperlihatkan 

keteladanan, baik yang berlangsung 

melalui penciptaan kondisi pergaulan yang 

akrab antara personal sekolah, perilaku 

pendidik dan tenaga kependidikan lain yang 

mencerminkan sikap dan perilaku yang 

menjungjung tinggi nilai-nilai universal, 

maupun yang tidak langsung melalui 

suguhan ilustrasi berupa kisah-kisah 

keteladanan (Muhtadi, 2007). 

Karakter adalah tabiat atau kebiasaan, 

sedangkan secara psikologi disebutkan 

bahwa karakter adalah sistem keyakinan, 

pikiran dan kebiasaan yang mengarahkan 

perilaku individu. Para ahli psikologi 

menganut pandangan bahwa pikiran dan 

keyakinan melahirkan tindakan. Apa yang 

dilakukan seseorang adalah cermin dari 

pikiran, keyakinan, dan kebiasaan yang 

dilihat sehari-hari (Shaver, 1987).

Saligmen, tokoh utama psikologi positif 

menyebutkan bahwa karakter personal yang 

positif merupakan salah satu dari tiga pilar 

psikologi positif selain pengalaman subyektif 

yang positif dan komunitas dan istitusi yang 

positif. Tiga pilar psikologi positif ini saling 

berkaitan satu sama lain dalam kaitannya 

dengan bagaimana manusia meraih 

kebahagiaan di dunia dan tentu saja di 

akhirat (Aryani, 2017; Gable & Haidt, 2005).

Karakter merupakan ciri khas seseorang 

atau sekelompok orang yang mengacu pada 

serangkaian sikap (attitudes), perilaku 

(behaviors), motivasi (motivations), dan 

keterampilan (skills) sebagai manifestasi 

dari nilai, kemampuan, kapasitas moral, dan 

ketegaran dalam menghadapi kesulitan dan 

tantangan. Karakter mengandung nilai-nilai 

yang khas-baik (tahu nilai kebaikan, mau 

berbuat baik, nyata berkehidupan baik, dan 

berdampak baik terhadap lingkungan) yang 

terpateri dalam diri dan terjawantahkan 

dalam perilaku. Dengan demikian, karakter 

yang kuat membentuk individu menjadi 

pelaku perubahan bagi diri sendiri dan 

masyarakat sekitarnya. Karakter secara 

koheren memancar dari hasil olah pikir, 

olah hati, olah raga, serta olah rasa dan karsa 

seseorang atau sekelompok orang (Tim PPK 

Kemendikbud, 2017).

Kementerian Pendidikan dan 

Kebudayaan mengimplementasikan 

penguatan karakter penerus bangsa 

melalui gerakan Penguatan Pendidikan 

Karakter (PPK) yang digulirkan sejak tahun 

2016. Pendidikan karakter merupakan 

kunci yang sangat penting di dalam 

membentuk kepribadian anak. Terdapat 

lima nilai karakter utama yang bersumber 

dari Pancasila, yang menjadi prioritas 

pengembangan gerakan PPK yaitu religius, 

nasionalisme, kemandirian, gotong royong, 

dan integritas.

Dari pengertian di atas, secara 

konseptual dapat dimengerti bahwa istilah 

karakter adalah sistem keyakinan, pikiran 

dan kebiasaan yang mengarahkan perilaku 

individu. Adapun definisi operasional 

karakter adalah sistem keyakinan, pikiran 

dan kebiasaan yang didasarkan atas lima 

variabel yaitu relijiusitas, nasionalisme, 

kemandirian, gorong royong dan integritas. 

Dalam penelitian ini dibatasi pada karakter 

nasionalisme.	

Menurut Sumarmi (2006:20), 

nasionalisme berasal dari kata "nasional" 

(Bahasa Belanda: national) yang berarti 

paham atau ajaran untuk mencintai 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



318

bangsa dan negara sendiri atau kesadaran 

keanggotaan dalam suatu bangsa yang 

secara potensial mempertahankan identitas, 

integritas, kemakmuran dan kekuatan 

bersama-sama. Pengertian yang lebih luas 

sebagaimana dikemukakan oleh Smith 

(2012:11), nasionalisme adalah suatu 

gerakan ideologis untuk mencapai dan 

mempertahankan otonomi, kesatuan, dan 

identitas bagi suatu populasi, yang sejumlah 

anggotanya bertekad untuk membentuk 

suatu ‘bangsa’ yang aktual atau ‘bangsa’ yang 

potensial. 

Dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara, nasionalisme merupakan 

suatu konsep penting yang harus tetap 

dipertahankan untuk menjaga agar 

suatu bangsa tetap berdiri dengan kokoh 

sebagaimana cita-cita para pendiri bangsa 

Dengan semangat nasionalisme yang tinggi 

maka eksistensi suatu negara akan selalu 

terjaga dari segala ancaman, baik ancaman 

secara internal maupun eksternal.

Bela negara adalah tekad, sikap, dan 

tindakan warga negara yang teratur, 

meyeluruh, terpadu, dan berlanjut yang 

dilandasi oleh kecintaan pada tanah air, 

kesadaran berbangsa dan bernegara 

Indonesia. Berkeyakinan akan Pancasila 

sebagai ideologi negara dan kerelaan untuk 

berkorban guna meniadakan setiap ancaman 

baik dari luar maupun dalam negeri yang 

membahayakan keutuhan Negara Kesatuan 

Republik Indonesia (NKRI).

Semangat kebangsaan atau nasionalisme 

telah dibuktikan  oleh para pendiri dan 

pahlawan bangsa yang telah berhasil 

memperjuangkan dan merebut kemerdekaan 

Indonesia dari tangan penjajah. Nilai 

semangat nasionalisme harus dilestarikan 

dan diwariskan kepada generasi penerus 

bangsa agar mampu mempertahankan 

kemerdekaan serta mengisinya.

Dari uraian tersebut, maka yang 

dimaksud dengan penanaman nilai karakter 

nasionalisme merupakan proses penanaman 

cara berpikir, bersikap, dan berbuat yang 

menunjukkan kesetiaan, kepedulian, 

dan penghargaan yang tinggi terhadap 

bahasa, lingkungan fisik, sosial, budaya, 

ekonomi, dan politik bangsa, menempatkan 

kepentingan bangsa dan negara di atas 

kepentingan diri dan kelompoknya. 

Pendekatan dan Metode Penanaman 
Karakter Nasionalisme

Beberapa pendekatan yang dapat digunakan 

dalam penanaman nilai moral pada anak 

menurut Siswoyo (2005:72-81) adalah 

indoktrinasi, klarifikasi nilai, teladan atau 

contoh, dan pembiasaan dalam perilaku.

1.	 Indoktrinasi; untuk membantu anak-

anak supaya dapat tumbuh menjadi 

dewasa, maka mereka harus ditanamkan 

nilai-nilai disiplin sejak dini melalui 

interaksi guru dan siswa (Kohn dalam 

Siswoyo, 2005:72). 

2.	 Klarifikasi; dalam pendekatan klarifikasi 

nilai, guru tidak secara langsung 

menyampaikan kepada anak mengenai 

benar salah, baik buruk, tetapi siswa 

diberi kesempatan untuk menyampaikan 

dan menyatakan nilai-nilai dengan 

caranya sendiri. Anak diajak untuk 

mengungkapkan mengapa perbuatan ini 

benar atau buruk. Dalam pendekatan ini 

anak diajak untuk mendiskusikan isu-

isu moral.

3.	 Teladan atau contoh; figur seorang guru 

sangat penting utuk pengembangan 

moral anak. Artinya nilai-nilai yang 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



319

tujuannya akan ditanamkan oleh 

guru kepada anak selayaknya sudah 

mendarah daging terlebih dahulu pada 

gurunya. Menurut Cahyono (1995:364-

370), guru moral yang ideal adalah 

mereka yang dapat menempatkan 

dirinya sebagai fasilitator, pemimpin, 

dan orang tua dan bahkan tempat 

menyandarkan kepercayaan, serta 

membantu orang lain dalam melakukan 

refleksi. Dalam pendekatan ini profil 

ideal guru menduduki tempat yang 

sentral dalam pendidikan moral. Banyak 

para ahli yang berpendapat dalam hal 

ini, diantaranya Durkheim, John Wilson 

dan Kohlberg. Durkheim, misalnya ia 

berpendapat bahwa belajar adalah satu 

proses sosial yang berkaitan dengan 

upaya mempengaruhi peserta didik 

sedemikian rupa sehingga mereka dapat 

tumbuh selaras dengan posisi, kadar 

intelektualitas, dan kondisi moral yang 

diharapkan oleh lingkungan sosialnya 

(Siswoyo, 2005:76). 

4.	 Pembiasaan dalam Perilaku; Penanaman 

moral sebaiknya lebih banyak dilakukan 

melalui pembiasaan tingkah laku 

dalam proses pembelajaran. Ini dapat 

dilakukan misalnya, pada berdoa 

sebelum dan sesudah belajar, berdoa 

sebelum makan dan minum, mengucap 

salam. merapikan mainan/buku setelah 

belajar, berbaris sebelum masuk 

kelas dan sebagainya. Pembiasaan ini 

hendaknya dilakukan secara konsisten. 

Jika anak melanggar segera diberi 

peringatan. 

Metode dalam penanaman karakter 

atau nilai-nilai moral kepada anak sangatlah 

bervariasi, diantaranya bercerita, bernyanyi, 

bermain, bersajak dan karya wisata 

(Siswoyo, 2005). Dalam bercerita dapat 

dijadikan metode untuk menyampaikan 

nilai-nilai yang berlaku dalam masyarakat 

dan cerita yang berisi kisah-kisah pahlawan 

nasional (Hidayat, 2000:4.12). Selain itu, 

dalam memilih cerita hendaknya fokus pada 

moral, seperti pilih cerita yang mengandung 

nilai baik dan buruk yang jelas dan berada 

pada batas jangkauan kehidupan anak 

sserta  hindari cerita yang “memeras” 

perasaan anak, menakut-nakuti secara fisik 

(Tadzkiroatun Musfiroh, 2005: 27-28). 

Selain itu, metode penanaman karakter juga 

bisa melaui bernyanyi yang mampu membuat 

anak senang dan bergembira, bersajak dan 

karya wisata (Hidayat, 2000:4.20-21).

Menurut Ernawati (2012), cara yang 

dapat dilakukan untuk menumbuhkan 

rasa nasionalisme pada anak adalah: 1) 

Melaksanakan upacara bendera, 2) Melatih 

siswa untuk aktif dalam berorganisasi, 

3) Memperingati hari besar nasional, 4) 

Melalui lagu-lagu nasional, 5) Memberikan 

pendidikan moral, 6) Anak dikenalkan pada 

asal usulnya sebagai cara belajar mengenali 

identitas diri, 7)  Mengenalkan lagu-lagu 

daerah yang bersifat gembira, 8) Mengajak 

anak ke museum budaya Indonesia dan 

mengenalkan pada berbagai ragam budaya 

serta adat istiadat, 9) Mengenalkan anak 

pada cerita-cerita rakyat yang bertema 

moralitas, seperti Timun Emas, Sangkuriang, 

dan Malin Kundang, 10) Mengajak dan 

mengingatkan anak untu ikut merayakan 

hari besar nasional, seperti kemerdekaan 

Indonesia, Kebangkitan Nasional, dan Hari 

Pahlawan, dan 10) Mengenalkan anak pada 

tokoh-tokoh pahlawan Indonesia. 

Ciri-Ciri Pesantren Salafi

Sebagaimana ciri khas pesantren salafi yang 

telah disebutkan di atas, dalam Al-Khoirot 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



320

(2021) lebih jelas  disebutkan bahwa ciri 

khas pesantren salafi adalah:

1.	 Doktrin tauhid sebagaimana yang 

diajarkan oleh Muhammad bin Abdul 

Wahab, pendiri Wahabi yang mengambil 

inspirasi dari Ibnu Taimiyah. Salah satu 

ciri khasnya adalah pembagian tauhid 

menjadi tiga, yakni tauhid rububiyah, 

tauhid uluhiyah dan tauhid al-asma was 

shifat.

2.	 Dalam bidang fiqh umumnya merujuk 

pada madzhab Hambali. Yang salah satu 

ciri khasnya yang menonjol adalah tidak 

ada qunut waktu sholat Shubuh, dan 

tidak najisnya kotoran hewan. 

3.	 Dalam persoalan hukum baru, mereka 

merujuk pada pandangan ulama fiqh 

kontemporer mereka, yaitu Abdullah 

bin Baz, Ibnu Uthaimin, Al-Bani (dalam 

soal Hadits), Alus-Syaikh, Al Fauzan, 

dan lain-lain. 

4.	 Dalam bidang Tauhid, mereka 

mengikuti doktrin Ibnu Taimiyah yang 

dikenal sebagai kaum Mujassimah 

(menganggap Allah itu punya fisik dan 

bertempat tinggal seperti makhluk), 

suatu pandangan yang menurut ulama 

Ahlusssunnah Wal Jamaah dianggap 

sesat.

5.	 Menyebarkan ajaran yang mereka klaim 

sebagai “kemurnian Islam’ seperti era 

Salafus Sholeh dan mengkritik keras 

praktek umat Islam yang dianggap tidak 

murni dengan label bid’ah, syirik dan 

kufur.

6.	 Praktek yang dianggap bid’ah dan 

syirik oleh Wahabi, antara lain tahlil, 

ziarah kubur, peringatan Maulid Nabi, 

peringatan Isra’ Mi’raj, peringatan 1 

Muharam, dll.

7.	 Menolak kritik dari luar dan menyebut 

pengkritiknyas sebagai Syiah Rafidhah 

atau kospirasi Zionisme Yahudi atau 

Freemason.

Penanaman akidah salafi yang biasa 

disebut manhaj salaf shalih dan semangant 

anti bid’ah menjadi ciri khas lain dalam 

skala prioritas keilmuan santri. Kitab yang 

dijadikan acuan akidah salah satunya 

adalah al-Ushul ats-Tsalasah karya Syekh 

Muhammad bin Abdul Wahab. Lulusan yang 

hafal al Quran dan sekian hadis memang 

menjadi andalan pesantren-pesantren salafi 

agar dakwahnya lebih diterima (Nasrudin, 

2016). 

METODE PENELITIAN

Penelitian menggunakan jenis penelitian 

deskriptif kualitatif. Metode yang digunakan 

untuk menggali informasi adalah teknik 

wawancara, teknik observasi, dan studi 

dokumentasi. 

Sumber data dalam penelitian ini ini 

yakni sumber data primer dan sumber data 

sekunder. Sumber data primer, yaitu jenis 

data yang diperoleh langsung dari subjek 

penelitian, yang meliputi: landasan pendirian 

pesantren, visi dan misi, tujuan dan target 

pendidikan, pandangan pimpinan tentang 

nilai-nilai nasionalisme (kebangsaan), dan 

strategi pendidikan termasuk di dalamya 

strategi penanaman nilai-nilai nasionalisme. 

Informasi data primer diperoleh dari 

pendiri dan pimpinan  dan para pengasuh 

pondok, yang diperoleh melalui  wawancara 

mendalam dan observasi. Sedangkan data 

sekunder adalah data yang tidak diperoleh 

langsung dari subyek penelitian, yang 

diperoleh dari studi dokumentasi serta 

pendokumentasian saat observasi.

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



321

Data yang terkumpul kemudian 

menggunakan analisis model interaktif 

sebagaimana yang dikemukakan oleh Miles 

dan Huberman dalam Sugiyono (2010:92), 

yang terbagi dalam empat tahapan yaitu, 

tahap pengumpulan data, tahap reduksi data, 

tahap penyajian data dan tahap penarikan 

kesimpulan. Teknik validasi keabsahan data 

yaitu dengan memperpanjang keikutsertaan 

serta menggunakan teknik triangulasi 

sumber, yakni membandingkan berbagai 

data dari beberapa nara sumber yang 

berbeda.

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN

Sekilas Pondok Pesantren Darul  
Sunnah Al Atsary Bekasi

Pesantren Darul Sunnah Al Atsary didirikan 

oleh  Mujahid Nur Miftah dan  Mufid 

Nur Ihsan (keduanya alumni LIPIA) dan 

dibantu oleh Fadholi, S.Sos, pada tahun 

2011. Berdirinya pondok pesantren tersebut, 

diawali dengan pengajian yang diadakan di 

masjid At Taqwa, Kavling Darul Ihsan yang 

beralamat di RT. 06/RW. 04 Desa Sriamur, 

Kecamatan Tambun Utara, Kabupaten 

Bekasi, memperoleh surat izin operasional 

dari Kementerian Agama dengan No. 3838/

Kk.10.16/3/PP.00.7/12/2017, tertanggal 29 

Desember 2017 dengan masa berlaku sampai 

tanggal 29 Desember 2022.

Tujuan berdirinya pondok pesantren 

Darul Sunnah Al Atsary adalah: 1) Mendidik 

manusia dengan nilai-nilai Al-Qur'an dan 

as-Sunnah sesuai pemahaman yang shahih; 

2) Memberikan solusi akan wujudnya 

lembaga pendidikan maju dengan biaya yang 

terjangkau bagi masyarakat Jabodetabek; 

3) Mengembangkan ilmu secara umum, 

khususnya ilmu yang berorientasi pada 

nilai-nilai Islam; 4) Mengembangkan sistem 

pendidikan dan metode pembelajaran yang 

efektif dan efisien; dan 5) Mewujudkan 

generasi muda Islam yang memiliki 

keunggulan ilmu dana mal.

Pesantren yang bermanhaj Ahlussunnah 

wal Jamaah tersebut memiliki visi: 

“Memberntuk generasi masa depan yang 

berpegang teguh dengan Al-Qur'an dan as 

Sunnah sesuai dengan pemahaman Salafush 

sholeh”. Sedangkan misi yang dicanangkan 

adalah: 1) Mengembangkan sistem 

kepesantrenan yang unggul; 2) Menerapkan 

pembelajaran diniyah dengan merujuk 

kepada kitab-kitab klasik; 3) Membekali 

peserta didik dengan kemampuan berbahasa 

Arab dan Inggris; 4) Mengajarkan anak didik 

untuk cinta Al-Qur'an, menghafalkan dan 

mengamalkannya; dan 5) Membekali peserta 

didik dengan dasar ilmu keterampilan.

Dari visi dan misi yang dikembangkan 

tersebut, Pesantren Darul Sunnah Al Atsary 

memiliki target pendidikan: 1) Terwujudnya 

santri yang beraqidah dan akhlak lurus; 2) 

Terwujudnya santri yang berbadan sehat; 3) 

Hafal 10 juz. 4) Menguasai ilmu-ilmu alat; 5) 

Menguasai keterampilan dasar keduaniwian; 

6) Mahir berbahasa  Arab dan Inggris, baik 

pasif maupun aktif. 

Pesantren yang menyebut dirinya 

sebagai pesantren “netral atau garis tengah”, 

berada di antara pesantren “salafi” dengan 

pesantren tradisional “salaf”. Di satu 

sisi mengambil atau memasukkan aspek 

pesantren salaf, di sisi lain juga secara 

perlahan mengakomodasi aspek atau 

kekhasan pesantren salafi. Keadaan seperti 

ini terlihat jelas pada program pendidikan 

yang diselenggarakannya, yaitu:  

1.	 Salafiyah Ula; 1) mendidik siswa dan 

siswi lulusan TK dan sederajat selama 6 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



322

(enam) tahun; 2) melayani santri yang 

mondok di pesantren setingkat sekolah 

dasar

2.	 Salafiyah Wustho; mendidik siswa dan 

siswi lulusan SD dan sederajat selama 3 

(tiga) tahun

3.	 Salafiyah Takhossus; mendidik siswa 

dan siswi lulusan SMP non pesantren, 

sebagai persiapan untuk memasuki 

jenjang pesanrean Salafiyah Ulya selama 

1 (satu) tahun.

4.	 Salafiyah Ulya; mendidik siswa dan 

siwi lulusan pesantren setingkat SMP/

lulusan Takhossus selama 3 (tiga) tahun.

Untuk menunjang program 

pembelajara di atas, ada beberapa kegiatan 

ekstrakurikuler yang diselenggarakan, 

seperti: muhadharah (pidato), pecinta 

alam, outing class (outbond),  bela diri, 

muhawarah (percakapan), bermain drama 

dan renang

Pada tahun pelajaran 2019/2020, 

pondok pesantren Darul Sunnah Al Atsary 

memiliki tenaga pengajar sejumlah 17 orang 

(10 orang laki-laki dan 7 orang perempuan), 

dengan latar belakang beragam. Latar 

belakang pendidikan kebanyakan adalah 

alumni LIPIA (Lembaga Ilmu Pengetahuan 

Islam dan Arab), dan  beberapa di antaranya 

alumni pondok pesanren ber-manhaj 

Ahlussunnah Wal Jamaah di Indonesia. 

Untuk pengajar mata pelajaran umum adalah 

alumni perguruan tinggi umum dan sekolah 

umum. Selain itu, pondok pesantren Darul 

Sunnah Al Atsary memiliki tenaga pengajar 

dengan status Wiyata Bakti sejumlah 13 

orang.

Pondok pesantren Darul Sunnah Al 

Atsary Bekasi memiliki santri (siswa) 

sebanyak 386 anak, yang terdiri dari: siswa 

jenjang Wusth0 (Madrasah Tsanawiyah 

atau MTs/Sekolah Menengah Pertama 

atau SMP) sebanyak 335 santri dan jenjang 

Ulya (Madrasah Aliyah atau MA) sebanyak 

51 santri. Dari 335 santri Wustha terbagi 

menjadi 3 kelompok/jenjang, yaitu: 1) MTs/

Wustho 1 sebanyak 119 santri (40 santri 

putra dan 79 santri putri), 2) MTs/Wustho 2 

sebanyak 151 santri (35 santri putra dan 116 

sntri putri), dan 3) MTs/Wustho 3 sebanyak 

65 santri (29 santri putra dan 36 santri 

putri).  Sedangkan santri Ulya jumlahnya 51 

anak (15 santri putra dan 36 santri putri).

Pembiayaan proses pendidikan 

sebagian besar berasal dari orang tua santri, 

sedangkan untuk pembelian lahan sebagian 

besar bantuan atau infaq dari para pendiri 

dan juga dari donator tidak tetap.

Penanaman Karakter Nasionalisme

Pandangan Pimpinan Terhadap 
Penanaman Karakter Nasionalisme 

Latar belakang pendidikan pimpinan dan 

pengasuh pondok, yaitu Mujahid Nur Miftah 

dan Mufid Nur Ihsan adalah sama-sama  

alumni LIPIA (Lembaga Ilmu Pengetahuan 

Islam dan Arab) atau Islamic and Arabic 

College of Indonesia. LIPIA adalah lembaga 

pendidikan yang mengajarkan ilmu tentang 

agama Islam di bawah naungan Universitas 

Islam Imam Muhammad Bin Saud, Riyad. 

Kurikulum lembaga ini mengacu pada 

sistem pembelajaran di Arab. Bahkan, proses 

belajar seluruhnya menggunakan bahasa 

Arab dengan tenaga pengajar dari Arab 

Saudi, Mesir, Sudan, Palestina, Yordania, 

Somalia, Irak, dan lain sebagainya. Dengan 

model kurikulum tersebut, tentunya sama 

sekali tidak ada materi yang berkaitan 

dengan keindonesiaan. Dengan demikian, 

pandangan dan sikapnya terhadap kesatuan 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



323

negara Republik Indonesia agak berbeda 

dengan masyarakat pada umumnya. 

Namun demikian, tidak juga sepenuhnya 

menghilangkan rasa nasionalisme dan 

kecintaannya pada bangsa dan negara 

Indoensia. Terlebih lagi dengan latar 

belakang pendidikan sebelum masuk LIPIA 

adalah dari sekolah/madrasah negeri 

(Mufid Nur Ihsan alumni Madrasah Aliyah 

Keagamaan Surakarta). Baginya,  nilai-

nilai kebangsaan yang telah diperolehnya 

tetap tertanam dalam diri mereka, sehingga 

pengaruh ideologi yang diajarkan di tempat 

kuliahnya tidak begitu saja hilang. 

Selain itu, di LIPIA juga ditekankan bahwa 

mencintai negara adalah wajib bagi setiap 

Muslim dan bagian dari iman, walaupun 

tidak secara rinci dijelaskan tentang bentuk-

bentuk mencintai negara dan taat pada 

pemerintahan yang sah dengan mekanisme 

dan konteks yang berbeda (seperti tidak 

ada kegiatan kenegaraan, upacara, dsb.). 

Ajaran dari dosen LIPIA yang selalu diingat 

adalah “Taatlah pada pemerintah yang sah 

dan tidak boleh memberontak”, ibaratnya 

“meskipun punggung kamu dipukul, harta 

kamu diambil, tetaplah bertahan selama 

tidak bermadzhab pada  budaya barat”. 

Menurut Mufid Nur Ihsan, bentuk 

ketaatan pada pemerintah yang sah 

bermacam-macam, diantaranya adalah: 

kewajiban memiliki SIM (Surat Ijin 

Mengemudi) dan menghindari bentuk-

bentuk kedholiman pada orang lain (seperti 

melanggar rambu-rambu lalu lintas yang 

dapat merugikan atau mencelakai orang 

lain). Selain itu,  demontrasi yang biasa 

dilakukan oleh mahasiswa ataupun elemen-

elemen msayarakat sangat tidak dianjurkan 

dan memang dilarang, karena itu bagian 

dari bentuk pemberontakan terhadap 

pemerintah. Apabila ingin mengkritisi 

terhadap kebijakan pemerintah lebih baik 

dengan dialog ataupun musyawarah. Hal itu 

sesuai dengan nilai-niai yang terkandung 

dalam Pancasila, terutama sila ke 4 yang 

mengutamakan musyawarah mufakat. 

Ketaatan kepada pemerintah yang sah 

juga didasari pada ajaran Islam adalah agama 

rahmatan lil’alamin dan agama perdamaian, 

yang identik dengan karakter dan budaya 

masyarakat atau bangsa Indonesia. Oleh 

karena itu, cinta terhadap agama (Islam) 

juga cinta terhadap negara Indoensia. Rasa 

cinta tanah air sebagai wujud ketatan pada 

pemerintah juga dilandasi pada faktor 

sejarah perjalanan bangsa Indonesia. Bahwa 

para pejuang dan pendiri bangsa adalah 

para Ulama dengan dibantu para santri yang 

dikenal sangat taat dan patuh pada perintah 

dan nasehat Kyai (guru). Oleh karena itu, 

sebagai bagian dari umat Islam, generasi 

Islam dan santri memerankan dirinya 

sebagai garda dan banteng terhadap Negara 

Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). 

Antara santri dengan nasionalisme tidak 

bisa dipisahkan.

Pandangan lain yang berbeda dengan 

masyarakat pada umumnya adalah terkait 

lambang dan simbol negara Panca Sila, 

Presiden/Wakil Presiden dan pahlawan. 

Sebagaimana Hadits Nabi yang menyatakan 

bahwa “apabila suatu tempat (ruangan) 

terdapat gambar yang bernyawa tidak akan 

dimasuki malaikat”.  Sesuai dengan ajaran  

itu, maka di dalam ruangan tidak satupun 

dipajang bentuk dan gambar/foto Panca 

Sila, foto Presiden dan Wakil Presiden dan 

juga pahlawan nasional. Untuk menghargai 

jasa para pahlawan cukup dilakukan dengan 

mempelajari sejarah dan mengambil contoh 

tauladan serta membacakan doa. Selain 

itu, tidak satupun dari gambar mereka 

terdapat dalam semua ruangan yang ada, 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



324

baik ruangan kantor maupun kelas. Produk 

kalender pesantren juga tidak memuat 

gambar orang secara personal, tapi lebih 

banyak yang sifatnya massal, misalnya 

dokumentasi upacara. Begitu juga gambar 

bernyawa dalam buku pelajaran sebenarnya 

tidak baik, tapi karena buku pelajaran 

yang ada pada umumnya memuat gambar 

pahlawan/pejuang maka mau tidak mau 

terlihat juga.

Terkait dengan sebutan pahlawan, 

saat ini sudah tidak jelas dan simpang 

siur terhadap seseorang bisa disebut 

pahlawan. Oleh karena itu, santri tidak perlu 

diinformasikan tentang kondisi pepolitikan 

di Indonesia, karena penyebutan ataupun 

penilaian terhadap seseorang sangat 

tergantung pada persepsi masing-masing. 

Dalam kasus tertentu, di mata kelompoknya 

yang sepemahaman seseorang bisa dianggap 

pahlawan, tapi sebaliknya bagi pihak yang 

berseberangan seseorang tersebut justru 

dianggap sebagai pengkhianat bangsa, 

anti Pancasila, anti NKRI, dan sebagainya. 

Sehingga bisa terjadi sebaliknya, orang yang 

seharusnya pantas disebut sebagai pahlawan 

dan pejuang bangsa, karena secara nyata  dan 

jelas konribusinya untuk bangsa Indonesia 

dan diakui oleh dunia internasional, justru 

kurang mendapat apresiasi dari bangsa, 

bahkan ada pihak-pihak yang mendeskritkan 

beliau. Pejuang atau pahlawan bangsa 

adalah seseorang yang sudah jelas berjasa 

untuk bangsa Indonesia.

Untuk menghindari terjadinya salah 

persepsi/pemahaman dan pemutar balikan 

fakta, yang bisa menimbulkan fitnah antara 

seseorang atau golongan terhadap orang lain, 

termasuk juga penyebutan atau penyematan 

sebagai pahlawan terhadap seseorang maka 

penyampaian informasi terhadap santri 

diusahakan dengan sangat hati-hati.

Selain terdapat pandangan yang berbeda, 

terdapat juga kebiasaan lain yang tidak 

pernah dilakukan selama menuntut ilmu di 

LIPIA, yaitu pengalaman mengikuti ataupun 

merasakan momen dari berbagai kegiatan 

yang berkaitan dengan kebangsaan. Misal, 

upacara peringatan hari-hari besar nasional 

terutama dalam menyambut Hari Ulang 

Tahun (HUT) Kemerdekan RI, sehingga tidak 

pernah merasakan riuh rendahnya kegiatan  

menyambut hari kemerdekaan “tujuh 

belasan”. Dengan demikian, pandangan dan 

pemahaman pimpinan pesantren secara 

tidak langsung dipengaruhi juga oleh ajaran 

atau doktrin yang diperolehnya dari bangku 

kuliah di LIPIA.

Bentuk Kegiatan Penanaman 
Karakter dan Kendala 

Proses penanaman karakter nasionalisme di 

Pesantren Darul Sunnah Al Atsary dilakukan 

melalui berbagai bentuk dan metode 

kegiatan, seperti:

1.	 Menaati aturan yang berlaku di 

Indonesia; yaitu dengan mengajukan 

surat izin operasional pendidikan 

dengan mendaftarkan ke Kementerian 

Agama sebagai wujud cinta tanah air dan 

Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

2.	 Membuka kejar paket; Membuka kejar 

paket dimaknai sebagai bagian dari proses 

penanaman nilai-nilai kebangsaan/

nasionalisme. Pesantren tidak hanya 

mengajarkan ilmu agama (rohani) 

tetapi juga ilmu pengetahuan umum 

sebagaimana yang diajarkan sekolah 

pada umumnya. Dengan demikian, 

santri bisa mengikuti ujian paket dengan 

menginduk pada madrasah/sekolah 

lain. Sejak didirikannya, pesantren 

telah mengikutsertakan santrinya 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



325

untuk mengikuti ujian paket Sekolah 

Menengah Pertama (SMP) selama 4 

tahun (2 kali menginduk ke SMP terbuka 

dan 2 kali ke SMP Swasta). 

3.	 Dibukanya kelas Salafiyah Ulya; Salah 

satu pendorong dibukanya kelas Ulya 

adalah usulan dari orang tua santri, 

karena mereka berharap anaknya belajar 

di pondok Darus Sunnah Al Atsary 

sampai tingkat lanjut. Harapan tersebut 

oleh para pendiri/pengasuh direspon 

secara positip, maka pada tahun 2019 

dibukalah jenjang Salafiyah Ulya.

4.	 Kerjasama dengan pemerintah dan 

masyarakat; Nilai-nilai kegotong 

royongan yang terkandung dalam 

karakter nasionalisme juga menjadi salah 

satu alasan menjalin kerjasama dengan 

pemerintah dan masyarakat sekitar. 

Bentuk kerjasama melalui berbagai 

kegiatan, diantaranya: 1) kerja bakti, 

2) terlibat dalam musyawarah di RT 

(Rukun Tetangga), 3) penyelenggaraan 

Sholat Idul Fitri dan Idul Qurban, 4) 

Pembagian daging kurban, di mana 

kurban yang dikumpulkan oleh pondok 

diserahkan kepada panitya kurban di 

lingkungan masyarakat setempat, 5) 

olah raga bareng, dan 6) aktif dalam 

kegiatan masyarakat (seperti ronda atau 

menjaga lingkungan).

5.	 Upacara; Pelaksanaaan upacara rutin 

dilakukan setiap hari Senin. Dalam 

pelaksanaannya, santri dibagi menjadi  2 

(dua) kelompok (santri putra dan santri 

putri), keduanya dipisah dengan tempat 

yang berbeda. Santri putra bertempat 

di depan asrama putra (dekat kantor), 

sementara santri puteri bertempat di 

depan asrama putri.  Upacara bendera 

baru bisa diselnggarakan 2 (dua) tahun 

terakhir, hal itu karena keterbatasan 

lahan dan kondisi tanah. 

Lahan yang sempit tidak cukup untuk 

pelaksanaan upacara, ditambah kondisi 

tanah lumpur yang apabila kena hujan 

susah untuk dilewati. Setelah luas lahan 

semakin bertambah dan tanah sudah 

dilapisi aspal dan blok, maka upacara 

bisa dilaksanakan rutin tiap hari Senin. 

Untuk kegiatan upacara peringatan 

hari besar nasional belum pernah 

dilaksanakan. Kecuali yang sudah 

dilaksanakan adalah upacara peringatan 

Hari Ulang Tahun Kemerdekaan 

Republik Indonesia. 

Upacara dimulai pada pukul 7.15 dan 

selesai sekitar pukul 08.00. Upacara 

diawali penataan santri dengan 

membentuk barisan berbentuk U, para 

ustadz/ustadzah berdiri di depan, di 

depan barisan santri berdiri pemimpin 

upacara dan di depan barisan ustadz/

ustadzah beridiri inspektur upacara.

Secara resmi, upacara diawali laporan 

dari pimpinan upacara kepada inspektur 

upacara bahwa upacara siap dimulai, 

kemudian dilanjutkan menyanyikan 

lagu Indonesia Raya, berturut-turut 

pembacaan naskah Undang-Undang 

Dasar 1945 (UUD 45) dan Pancasila. 

Selanjutnya pembinaan (tausiyah) oleh 

instruktur upacara dengan menggunakan 

Bahasa Inggris, dengan tema sesuai 

dengan kondisi bangsa dan zaman saat 

ini (ketika peneliti observasi, thema 

yang disampaikan tentang pentingnya 

peran Muslimah dalam membangun 

generasi peradaban). Terakhir adalah 

penutup (laporan dari pimpinan kepada 

inspektur upacara) dan pembacaan doa 

oleh isnpektur upacara. 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



326

Dalam upacara, sebelumnya tidak ada 

pengibaran bendera karena belum 

memiliki sarana pasarana berupa tiang 

dan bendera, namun saat ini sudah 

melakukan pengibaran bendera.

6.	 Menyaksikan bersama atau nonton 

bareng melalui proyektor tentang film 

yang ada kaitannya tentang sejarah Islam 

di Indonesia dan perjuangan bangsa 

dalam melawan gerakan yang berbahaya 

dan bertujuan untuk mengubah ideologi 

bangsa. Film yang pernah diputar di 

antaranya: Sang Pencerah (perjuangan 

KH. Ahmad Dahlan) dan Gerakan 

30 September PKI (Partai Komunis 

Indonesia).

7.	 Aktif berorganisasi; Bagi santri yang 

sudah duduk di kelas 8 (delapan) 

program Wustha dianjurkan untuk aktif 

dalam organisasi santri. Organisasi 

santri yang beridiri di Pesantren Darus 

Sunnah Al Atasry diberi nama Imaroh 

Su’unit Tholabah (IST). Dengan aktif  

berorganisasi diharapkan para santri 

dapat belajar menghargai pendapat orang 

lain, belajar sebagai pemimpin,  belajar 

bekerja sama dan mengekspresikan ide 

atau kreatifitas yang positif. IST sebagai 

kepanjangan tangan dr ustadz/ustaszah 

bertugas untuk mengurusi santri selama 

di pondok, dengan kegiatan yang sangat 

menonjol adalah pengembangan bahasa. 

kepengurusan yang mengurusi santri. 

Dalam struktur pesantren, IST di bawah 

kordinasi dari masing-masing jenjang 

(kesantrian Unit Wistho dan Kesantrian 

Unit Ulya), dengan susunan pengurus 

terdiri dari: Pembina, dibantu Sekretaris, 

Ketua dan Bendahara. Ketua dibantu 

oleh beberapa bidang, yaitu: Bahasa, 

Ibadah, Amn, Nadhofah, Kesehatan, 

Dapur, Masqof dan Dhiyafah. 

8.	 Menjadi anggota Forum Pondok 

Pesantren (FPP) Kabupaten Bekasi.

9.	 Pengajian umum; tiap hari Ahad malam 

Senin dan Selasa malam Rabu.

10.	 Pentas drama; khusus santri puteri 

dengan cerita berganti-ganti tergantung 

materi pelajaran. Misal materi Sejarah 

Kebudayaan Islam tentang perjuangan 

para sahabat Nabi dalam syiar Islam.

Dalam perjalanannya, proses penanaman 

karakter nasionlisme di Pondok Pesantren 

Darus Sunnah Al Atsary, masih mengalami 

kendala, di antaranya: 1) Keterbatasan 

pengalaman tenaga pengajar dalam kegiatan 

upacara, karena selama menuntut ilmu 

di LIPIA vakum dalam kegiatan-kegiatan 

upacara, baik upacara rutin hari Senin 

maupun upacara hari besar nasional. Di 

samping itu, untuk menyanyikan lagu-lagu 

wajib nasional merasa kurang percaya diri 

(PD), karena masih terbawa dengan doktrin 

dari lembaga pendidikan sebelumnya; 2) 

Keterbatasan sarana prasarana (tiang dan 

bendera); dan 3) Keterbatasan sumber daya 

manusia. 

Pembahasan 

Kategori Pesantren

Merujuk pada ciri-ciri pesantren salafi 

sebagaimana disebutkan sebelumnya, 

berikut beberapa ciri yang nampak di 

pesantren Darus Sunnah Al Atsary:

1.	 Dalam bidang fiqh; tidak ada qunut 

waktu sholat Subuh, merujuk pada 

madzhab Hambali.

2.	 Menyebarkan ajaran yang mereka klaim 

sebagai “kemurnian Islam’ seperti era 

Salafus Sholeh dan mengkritik keras 

praktek umat Islam yang dianggap tidak 

murni dengan label bid’ah, syirik dan 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



327

kufur. Sebagaimana terlihat dari visi 

pesantren, yaitu: “Memberntuk generasi 

masa depan yang berpegang teguh 

dengan Al-Qur'an dan As Sunnah sesuai 

dengan pemahaman Salafush sholeh”.

3.	 Tidak menganjurkan untuk ziarah 

kubur, karena termasuk bid’ah. 

4.	 Panggilan untuk guru adalah ustadz/

ustadzah.,

5.	 Kurikulum; lebih menekankan pada 

penguasaan bahasa Arab dan Bahasa 

Inggris

6.	 Menekankan hafalan Al-Qur'an 

7.	 Cenderung mencampurkan kajian 

materi ilmu agama dalam kurikulum 

sekolah.

8.	 Cenderung banyak memakai istilah Arab 

9.	 Penguasaan ilmu alatnya kurang 

mendalam, bahasa Arab yang dipakai 

dalam keseharian cenderung bahasa 

arab amiyah. Karena tidak diajarkan 

ilmu alat, seperti: Jurumiyah, Milhatul 

I’rab, Nazham Imriti, Alfiyah, Yaqulu, 

dsb.

10.	 Kultur keseharian santri manampilkan 

pakaian khas yaitu celana panjang 

di atas mata kaki (untuk Ustadz 

dan santri putra), sedangkan untuk 

ustadzah berpakaian gamis warna 

gelap, menggunakan cadar dan kaos 

kaki. Di samping itu, pimpinan pondok 

memelihara jenggot panjang. juga 

menjadi bagian ciri khas santri salafi. 

Pembudayaan kultur Arab sangat 

ditekankan, terlihat dari gaya bicara dan 

berpakaian.

Walaupun dapat dikategorikan sebagai 

pesantren salafi, namun menurut penuturan 

Mujahid Nur Miftah dan Mufid Nur Ihsan 

(pimpinan sekaligus pendiri pondok) bahwa 

pesantrennya berada di antara pesantren 

salaf dan pesantren salafi. Artinya, tidak 

murni “Pesantren Salafi”. Lebih lanjut 

dikatakan bahwa, pondok telah memenuhi 

kriteria sebagai pondok pesantren, 

sebagaimana yang dikemukakan oleh Binti 

Maunah, yaitu: 1) Kyai, sebagai pemangku, 

pengajar dan pendidik, 2) Santri, yang belajar 

pada kyai, 3) Masjid, 4) Pondok, tempat 

untuk tinggal para santri, dan 5) Pengajian 

kotab klasik atau kitab kuning (2009: 18). 

Pimpinan pondok menyebut dirinya sebagai 

“kyai”, ada pondok/asrama, ada santri, 

masjid dan juga kajian kitab klasik/kuning, 

walaupun hanya beberapa kitab.

Kaitannya dengan sikap nasionalisme, 

walaupun dengan ciri kepesantrenannya 

tersebut dapat dikategorikan sebagai 

pesantren salafi, namun tidak mengurangi 

rasa nasionalisme dan kesetiaannya pada 

Negara Kesatuan Republik Indonesia. Oleh 

karena itu, pananaman karakter nasionalisme 

bagi santri juga dilakukan dalam proses 

pembelajaran yang diselenggarakan. 

Proses Penanaman Karakter 
Nasionalisme

Kelancaran suatu program dan kegiatan pada 

pendidikan lembaga pendidikan tergantung 

dari beberapa aspek, baik visi-misi yang 

menjadi landasan pencapaian, perspektif 

atau pandangan pengelola (pimpinan dan 

pendidik), sarana prasarana dan fasilitas 

serta peserta didik itu sendiri. Demikian 

halnya, dalam penanaman karakter 

nasionalisme atau nilai-nilai kebangsaan 

terhadap anak didik di Pondok Pesantren 

Darul Sunnah Al Atsary, banyak aspek 

yang mempengaruhi, seperti: pandangan 

pimpinan dan pendidik (Ustadz/Ustadzah), 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



328

sarana prasarana dan fasilitas serta peserta 

didik (santri) itu sendiri. 

Pimpinan dan juga pendiri pondok, 

mempunyai pandangan yang positif 

terhadap pentingnya penanaman karakter 

nasionalisme atau nilai-nilai kebangsaan. 

Latar belakang pendidikan yang diperolehnya 

terutama ketika di perguruan tinggi bukan 

lembaga pendidikan binaan penerintah 

Indonesia, dengan  kurikulum yang tidak 

berdasarkan pada konteks Negara Kesatuan 

Republik Indonesia, tidak melunturkan 

kesetiaan dan kecintaannya terhadap bangsa 

dan negara Indonesia. 

Justru, dari bangku kulyah di lembaga 

pendidikan asing mendapatkan tambahan 

semangat dalam berkebangsaan. Salah 

satunya adalah  doktrin agama (Islam), 

bahwa  mencintai negara adalah bagian 

dari iman, oleh karena itu wajib bagi setiap 

Muslim untuk berbakti kepada bangsa 

dan negara. Walaupun tidak secara rinci 

dijelaskan tentang bentuk-bentuk ketaatan 

terhadap negara dan pada pemerintahan 

yang sah dengan mekanisme dan konteks 

yang berbeda. Ajaran  tersebut menjadi 

inspirasi terhadap pemahaman dan sikap 

mereka terhadap nilai-nilai kebangsaan. 

Namun demikian, terdapat beberapa 

pemahaman yang berbeda dengan konteks 

pendidikan  di tanah air pada umumnya, 

yaitu tentang penghormatan terhadap 

symbol negara, tokoh bangsa dan pahlawan 

nasional atau pejuang. Penghargaan 

terhadap tokoh bangsa atau pahlawan tidak 

harus diwujudkan dalam bentuk fisik yaitu 

gambar/foto seseorang. Hal itu didasarkan 

pada Hadits Nabi yang menyebutkan 

bahwa memajang gambar yang bernyawa 

di dinding tidak diperbolehkan, dan wajib 

bagi kaum Muslim untuk meninggalkan 

perbuatan tersebut. Di samping itu, dengan 

adanya gambar bernyawa di dinding atau 

di mana saja di dalam rumah/ruangan, 

maka malaikat (rahmat) tidak akan masuk 

di dalam ruangan/rumah tersebut. Oleh 

karena itu, di lingkungan pondok pesantren, 

tidak terdapat suatu gambar seseorang baik 

itu gambar/foto makhluk yang bernyawa, 

seperti: burung garuda bertuliskan panca 

Sila, Presiden/Wakil Presiden, tokoh 

bangsa, pahlawan, bahkan gambar dari para 

pimpinan pondok pun tidak ada di semua 

ruangan, baik itu di kelas, kantor ataupun 

di tempat-tempat tertentu. Sebagaimana 

di dalam ruangan kelas atau sekolah pada 

umumnya, yang selalu terpajang gambar 

burung garuda bertuliskan Panca Sila, 

Presiden dan Wakil Presiden, dan juga 

gambar para pahlawan.

Menghargai jasa para pahlawan ataupun 

tokoh bangsa dilakukan dengan cara 

mempelajari perjuangan dan suri tauladan 

yang bisa dijadikan pelajaran bagi semua 

warga Indonesia, termasuk santri dan juga 

para pengasuhnya. Selain itu, penghargaan 

terhadap pahlawan yang nyata adalah 

mendoakan arwahnya baik dalam secara 

mandiri ataupun bersamaan.

Sebagaimana dikemukakan oleh Siswoyo 

(2005:72-81), bahwa penanaman nilai-nilai 

atau moral  terhadap anak dapat dilakukan 

dengan pendekatan indoktrinasi, klarifikasi 

nilai, teladan atau contoh, dan pembiasaan 

dalam perilaku. Pendekatan yang diterapkan 

dalam penanaman karakter nasionalisme di 

pesantren Darus Sunnah Al Atsary dilakukan 

dengan menggunakan beberapa pendekatan, 

di antaranya: indoktrinasi, klarifikasi, contoh 

tauladan serta pembiasaan dalam sikap dan 

perilaku sehari-hari. 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



329

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)

Pesantren telah memiliki nilai-nilai 

keutamaan yang berlandaskan pada nilai-

nilai agama dan juga kebangsaan, dan 

dengan tegas dan konsisten ditanamkan 

kepada santri sejak awal masuk pesantren, 

sejak bangun tidur sampai tidur lagi. Aturan 

diberlakukan secara tegas, terus menerus 

dan konsisten, apabila santri melanggar 

maka ia dikenai hukuman, akan tetapi 

bukan berupa kekerasan. Seperti aturan 

untuk hidup disiplin, tepat waktu dalam 

beribadah, berpakaian seragam ketika proses 

pembelajaran (seragam menyesuaikan 

dengan aturan pemerintah sesuai jenjang 

sekolah), mengerjakan tugas, upacara 

bendera dan tepat waktu masuk kelas. 

Pemakaian seragam dengan menyesuaikan 

pada aturan pemerintah terhadap siswa 

sesuai jenjang sekolah, juga bagian dari 

ketatatan pada pemerintah (karakter 

nasionalisme). Untuk santri jenjang Wustho 

(Madrasah Tsanawiyah/SMP) berseragam 

baju putih dan rok/celana panjang biru, 

sedangkan santri jenjang Ulya (Madrasah 

Aiyah/Sekolah Menengah Atas) berseragam 

baju putih dan celana panjang abu-abu.

Pendekatan lain yang diterapkana 

dalah dengan menyampaikan kepada santri 

mengenai konsep atau nilai benar salah, baik 

buruk, tetapi santri juga diberi kesempatan 

untuk menyampaikan dan menyatakan 

nilai-nilai dengan caranya sendiri. Santri 

dibiasakan untuk memahami, merenungkan 

dan mendiskusikan isu-isu moral, seperti 

ketaatan terhadap aturan pondok dan aturan 

pemerintah dengan mengikui ujian paket 

madrasah.

Figur seorang pendidik (Ustadz/

Ustadzah) sebagai salah satu pendekatan 

penanaman nilai/moral sangat penting 

untuk pengembangan moral anak. 

Pendidik  di pondok menempatkan dirinya 

sebagai fasilitator, pemimpin, dan orang 

tua dan bahkan tempat menyandarkan 

kepercayaan, serta membantu orang lain 

dalam melakukan refleksi. Peran sentral 

pendidik dalam penanaman nilai (termasuk 

nilai nasionalisme) di pondok sangat 

jelas, sebagai upaya untuk mempengaruhi 

santri sedemikian rupa sehingga mereka 

dapat tumbuh selaras dengan posisi, 

kadar intelektualitas, dan kondisi moral 

sesuai dengan visi dan tujuan pendidikan 

pesantren.

Pendekatan yang tidak kalah pentingnya 

dalam penanaman karakter atau nilai-nilai   

nasionalisme adalah melalui pembiasaan-

pembiasaan tingkah laku dalam proses 

pembelajaran selama di pondok, baik dalam 

kehidupan sehari-hari di pondok, dalam 

proses pembelajaran di kelas maupun 

di sekitar/luar pondok. Seperti: berdoa,  

mengucap salam kepada guru dan teman, 

merapikan peralatan/perlengkapan belajar 

dan kebutuhan pondok, berbaris sebelum 

masuk kelas dan sebagainya. Pembiasaan 

ini dilakukan secara konsisten, dan apabila 

santri melanggar segera diberi peringatan. 

Bentuk penanaman karakter 

nasionalisme dapat dilakukan berbagai 

macam cara (Ernawati, 2012; Siswoyo, 

2005). Begitu juga yang dilakukan oleh 

Pondok Pesantren Darus Sunnah Al Atsary 

dalam melakukan penanaman karakter 

nasionalisme juga melalui berbagai macam 

bentuk dan metode, di antaranya: 1) Taat 

pada aturan NKRI atau pemerintah, misal 

dalam pemenuhan aturan izin operasional, 

pelaksanaan pembelajaran paket dan ujian 

akhir nasional; 2) Upacara rutin tiap hari 

Senin walaupun belum sempurna dan 

upacara Hari Ulang Tahun Kemerdekaan 

Republik Indonesia; 3) Nonton bareng 

melalui proyektor tentang film sejarah 



330

perjuangan pahlawan bangsa Indonesia; 

4) Kerjasama dengan pemerintah dan 

masyarakat, dengan aktif dterlibat 

dalam kegiatan yang diselenggarakan 

oleh pemerintah (seperti RT atau Rukun 

Tetangga) dan masyarakat sekitar pondok; 

5) Menjadi anggota Forum Pondok 

Pesantren (FPP); 6) Pengajian umum; tiap 

hari Ahad malam Senin dan Selasa malam 

Rabu, sebagai wujud kepedulian terhadap 

masyarakat sekitar; 7) Memfasilitasi santri 

untuk aktif dalam berorganisasi; dan 8) 

Pentas seni drama.

Dengan demikian, dapat dikatakan 

bahwa beberapa indicator karakter 

nasionalisme sudah ditanamkan di 

Pondok Pesantren Darus Sunnah Al Atsary 

Kabupaten Bekasi, di antaranya adalah: 1) 

kesetiaan kepada Negara Kesatuan Republik 

Indonesia dengan mentaati aturan yang 

berlaku; 2) kepedulian terhadap sesama 

warga melalui kegiatan partisipasi aktif 

yang diselenggarakan oleh masyarakat; 

3) penataan lingkungan fisik yang ramah 

lingkungan (tidak mengganggu kehidupa 

masyarakat sekitar); 4) berpartisipasi dalam 

organisasi; 5) memfasilitasi dan memberikan 

kesempatan kepada santri untuk aktif 

bersosialisasi, baik dalam organisasi di 

pondok maupun dengan masyarakat 

sekitar; 6) memfasilitasi santri untuk 

mengaktualisasikan bakat seni (drama) 

sebagai salah satu bentuk penanaman 

karakter nasionalisme; 7) belajar mandiri 

mengatur keuangan; 8) menghargai para 

pahlawan bangsa dengan cara mendoakan; 

9) belajar menghargai orang lain, baik 

dalam kehidupan sehari-hari ataupun dalam 

kegiatan berorganisasi; 10) menempatkan 

kepentingan bangsa dan negara di atas 

kepentingan diri dan kelompoknya, 

menjaga persatuan dan kesatuan bangsa; 11) 

kedisiplinan.

Namun demikian, terdapat indikator 

yang belum terwadahi secara penuh dalam 

kegiatan di pondok yaitu penghargaan yang 

tinggi terhadap Bahasa Indonesia. Misalnya 

dalam upacara, pembinaan ataupun tausyah 

oleh inspektur diutamakan menggunakan 

Bahasa Inggris, begitu juga dalam pergaulan 

sehari-hari dianjurkan untuk menggunakan 

Bahasa Arab dan Bahasa Inggris. 

Manfaat penanaman karakter 

nasionalisme pada Pondok Pesantren 

Darus Sunnah Al Atsary Kabpaten Bekasi, 

diantaranya adalah: 1) menjadikan santri 

hidup lebih disiplin, 2) berpakaian selalu 

dijaga kebersihan dan kerapiannya 3) 

menghargai orang lain, 4) persatuan dan 

kesatuan di antara para santri selalu terjaga, 

4) belajar mandiri mengatur keuangan, 

5) peduli terhadap warga dan lingkungan 

sekitar, 6) percaya diri semakin terasah, dan 

7) rajin belajar.

Berbagai kendala yang dihadapi dalam 

penanaman karakter nasionalisme, sebagai 

hal yang wajar dalam sebuah proses, tetapi 

tetap terus diupayakan dan dicari solusinya. 

Misalnya, pengadaan tiang bendera dan 

kainnya.

PENUTUP

Dari paparan tersebut di atas, secara singkat 

dapat dapat disimpulkan, bahwa: 

1.	 Pandangan pimpinan terhadap 

penanaman karakter nasionalisme bagi 

santri di pondok pesantren sangat positif 

dan penting. Hal itu sesuai dengan 

ajaran agama Islam, bahwa mencintai 

negara sebagian dari iman dan setiap 

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334



331

Muslim wajib memiliki karakter 

nasionalisme. Semua Muslim harus taat 

pada pemerintah yang sah, menghindari 

bentuk-bentuk kedholiman yang dapat 

merugikan orang lain, tidak boleh 

memberontak, dan apapun perlakuan 

pemerintah terhadap rakyat harus 

tetap bertahan, yang penting jangan 

mengikuti budaya Barat. Kritik terhadap 

pemerintah tidak perlu dilakukan 

dengan melakukan demonstrasi tapi 

sebaiknya dilakukan dengan dialog atau 

musyawarah. 

2.	 Pendekatan yang dilakukan dalam 

penanaman karakter nasionalisme 

diterapkan melalui beberapa macam, 

yaitu: indoktrinasi (aturan yang jelas dan 

konsisten), klarifikasi (mendiskusikan 

tentang baik buruknya sesuatu hal), 

contoh tauladan dari pimpinan dan 

pendidik  dengan menempatkan dirinya 

sebagai fasilitator, pemimpin, dan orang 

tua dan bahkan tempat menyandarkan 

kepercayaan, serta membantu orang lain 

dalam melakukan refleksi. Pendekatan 

lainnya adalah melalui pembiasaan 

dalam berperilaku sehari-hari. 

3.	 Bentuk kegiatan penanaman karakter 

nasionalisme yang dilakukan ada 

yang bersifat rutin maupun temporer. 

Kegiatan rutin, misalnya: 1) upacara tiap 

hari Senin, 2) kedisiplinan, 3) belajar 

mandiri, dan 4) rajin belajar. Sedangkan 

bentuk kegiatan yang sifatnya temporer, 

diantaranya adalah: 1) taat aturan 

pemerintah, 2) kepedulian terhadap 

sesama, 3) berpartisipasi dalam kegiatan 

yang diselenggarakan oleh warga/

pemerintah sekitar, 4) memfasilitasi 

santri untuk berorganisasi dan 

mengaktualisasikan bakat seni (drama), 

5)  nonton bareng film perjuangan, dan 

6) berorganisasi.

4.	 Terdapat beberapa kendala yang 

dihadapi dalam penanaman karakter 

nasionalisme di pesantren, baik yang 

sifatnya fisik (keterbatasan sarana 

prasarana dan keterbatasan sumber 

daya manusia) maupun non fisik 

(keterbatasan pengalaman tenaga 

pengajar dalam kegiatan upacara, 

sehingga merasa kurang percaya diri, 

karena masih terbawa dengan doktrin 

dari lembaga pendidikan sebelumnya, 

serta keterbatasan waktu).

Sesuai dengan kesimpulan tersebut, 

maka rekomendasi yang bisa disampaikan 

adalah: 

1.	 Usaha dari lembaga pendidikan terutama 

pondok pesantren yang berdirinya relatif 

masih baru, perlu selalu mendapat 

bimbingan, binaan dan apresiasi 

dari pihak yang berkompeten (dhi. 

Kementerian Agama Kabupaten Bekasi), 

agar lebih terarah dan termotivasi untuk 

meningkatkan kinerjanya.

2.	 Perlunya pembinaan dan peningkatan 

sumber daya manusia (pendidik), 

baik secara kualitas maupun kuantitas 

terutama dalam penanaman karakter 

nasionalisme.

UCAPAN TERIMA KASIH:

Pada kesempatan ini, penulis sampaikan 

ucapan terima kasih kepada berbagai 

pihak yang berkompeten, diantaranya: 

Kepala Balitbang (Balai Penelitian dan 

Pengembangan) Agama Jakarta, Kepala 

Kantor Kementerian Agama Kabupaten 

Bekasi, pimpinan dan pengelola Pondok 

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



332

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334

DAFTAR PUSTAKA

Al-Khoirot. (2021). Beda Pondok Pesantren Moder, Pesantren Salaf dan Ponpes Salafi. 

Retrieved from Al-Khoirot website: http://www.alkhoirot.com/beda.pondokmodern, 

pesantrensalafdan ponpessalafi

Anwar, S. (2019). Penanaman Budaya Dami Melalui Kegiatan Pesantren Kilat Ramadhan: 

Studi Kasus di SMA Negeri 1 Cibinong Bogor, Jawa Barat. Jurnal Penamas, 32(1), 687–

703.

Arafat, A., & Ridho, M. R. (2019). Strategi Penanaman Nasionalisme Pada Pondok Pesantren 

(Studi Kasus tentang Penanaman Nasionalisme Pada Santri Pondok Pesantren Gunung 

Jati Ba’alwy, Gunungpati, Semarang). Jurnal Analisa Sosiologi, 8(2).

Aryani, S. A. (2017). Healthy-minded Religious Phenomenon in Shalawatan: a Study on the 

Three Majelis Shalawat in Java. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 7(1).

Cahyono, C. H. (1995). Dimensi-Dimensi Pendidikan Moral. Semarang: IKIP Press.

Ernawati, N. (2012). Penanaman Karakter Nasionalisme Pada Siswa Sekolah Dasar. Retrieved 

from nurernawatii website: http://nurernawatii.blogspot.com/2013/12/penanaman-

karakter-nasionalisme.html

Gable, S. L., & Haidt, J. (2005). What (and Why) Is Positive Psychology? Review of General 

Psychology, 9(2), 103–110.

Hidayat, O. S. (2000). Metode Pengembangan Moral dan Nilai-Nilai Agama. Jakarta: 

Universitas Terbuka Press.

Moesa, A. M. (2007). Nasionalisme Kiai Konstruksi Sosial Berbasis Agama. Yogyakarta: 

LKiS Yogyakarta.

Muhtadi, A. (2007). Teknik dan Pendekatan Penanaman Nilai dalam Proses Pembelajaran di 

Sekolah. Majalah Ilmiah Pembelajaran, 3(1), 60–69.

Nasrudin. (2016). Kenali 5 Ciri Pembeda antara Pesantren Salaf, Modern, dan Salafi. 

Retrieved from Datdut website: http://www.datdut.com/ciri-pesantren-salaf-modern-

salafi/

Rolandi, W., Atok, R. Al, & Umar, R. (2013). Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok 

Pesantren Al-Munawwariyah, Desa Sedimoro, Kecamatan Bululawang, Kabupaten 

Malang. Universitas Negeri Malang.

Shaver, K. G. (1987). Principles of Social Psychology. Hove: Psychology Press.

Siswoyo, D. (2005). Metode Pengembangan Moral Anak Prasekolah. Yogyakarta: UNY 

Press.

Pesantren Darul Sunnah Al Atsary 

Bekasi, serta rekan-rekan peneliti bidang 

pendidikan Balitbang Agama Jakarta. Yang 

telah berkenan memberikan bantuan dan 

dukungan mulai dari proses penelitian 

sampai penulisan artikel.



333

Smith, A. D. (2012). Nasionalisme Teori Ideologi Sejarah. Bandung: Alfabeta.

Sugiyono. (2010). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sumarmi. (2006). Citra Pendidikan Kewarganegaraan. Klaten: Sekawan.

Tim PPK Kemendikbud. (2017). Konsep dan Pedoman Penguatan Pendidikan Karakter 

Tingkat Sekolah Dasar dan Sekolah Menengah Pertama. Jakarta: Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia.

Penanaman Karakter Nasionalisme di Pondok Pesantren Salafi (Sumarsih Anwar)



334

Jurnal PENAMAS Volume 34, Nomor 2, Juli-Desember 2021, Halaman 313 - 334


