JURNAL PENELITIAN AGAMA DAN MASYARAKAT

PENAMAS

Volume 31, Nomor 2, Juli - Desember 2018
Halaman 251 - 490

DAFTAR ISI

LEMBAR ABSTRAK === m oot

ANALISIS TEORTAROUSAL DAN PERTIMBANGAN SOSIAL (SOCIALJUDGEMENT)
TERHADAP MANTAN ANGGOTA GAFATAR DI KABUPATEN LEBAK PROVINSI
BANTEN

Daniel Rabitha ------------------commme e

PENGALAMAN KOMUNIKASI AGAMA KOMUNITAS MUSLIM-KRISTIANI DI
KEPULAUAN MALUKU

Sulaeman ====mmm s

RELEVANSI PEMAHAMAN AGAMA DENGAN INTERAKSI SOSIAL SISWA
(STUDI PADA SEKOLAH MENENGAH ATAS NEGERI (SMAN) SE-KECAMATAN
TANAHSAREAL, KOTA BOGOR)

M. Dahlan R, -=----=mm oo oo

PEMANFAATAN TEKNOLOGI INFORMASI DAN KOMUNIKASI DALAM
PEMBELAJARAN DI KELAS COMPUTER BASED TEST (STUDI MAN 1 KOTA
BEKASI)

251 -264

265 - 276

277 - 296

297 - 310

311 - 326

327 - 346

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv



KOMPETENSI PENYULUH AGAMA DALAM MENYUSUN NASKAH MATERI HAK
ASASI MANUSIA (HAM)

Dudung Abdul Rohman —========-mmmm oo

SURAKARTA BERGERAK (REKONSTRUKSI SEJARAH PERGERAKAN DI
SURAKARTA AWAL ABAD KE 20)

Syamsul Bakri ----------=-mm oo

IKATAN KEKERABATAN DAN KEDAMAIAN UMAT BERAGAMA (STUDI KASUS
DI DESA KERTA JAYA, KECAMATAN PEBAYURAN, KABUPATEN BEKASI, JAWA
BARAT)

Rudy Harisyah Alam --=-=====mm oo

PENDIDIKAN KEPERCAYAAN TERHADAP TUHAN YANG MAHA ESA:
PEMENUHAN HAK SISWA PENGHAYAT DI SEKOLAH

PENDIDIKAN BERBASIS ADAB DALAM PERSPEKTIF AHMAD HASSAN
Syarif Hidayat -----==========mm oo

EVALUASI KEBUTUHAN DAN PEMBINAAN GURU PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
DI SEKOLAH

Lisa'diyah Ma'rifataini ---------=-omommmm oo

SEMANGAT KEBANGSAAN DALAM KITAB AL-NAGHAM KARYA KH. AHYAUDDIN
IBN KH. ANWAR IBN HAJI KUMPUL SERIBANDUNG

Zulkarnain Yani =========mmmm oo e
PERSPEKTIF SISWA DALAM BINGKAI KEBANGSAAN (STUDI KASUS PADA

ORGANISASI ROHIS SMAN 1 SLEMAN YOGYAKARTA)
Mulyani Mudis Taruna ---------=-=--=-= oo

INDEKS PENULIS === e o s s
PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN AGAMA DAN MASYARAKAT -------

i Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

347 - 360

361 - 378

379 - 396

397 - 418

419 - 432

433 - 448

449 - 466

467 - 482

483 - 486
487 - 490



DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, Volume 31 Nomor 2, Juli-Desember Tahun 2018
dapat diterbitkan dan hadir di hadapan pembaca. Penerbitan edisi kali ini bersamaan dengan
perubahan susunan Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS terhitung sejak Januari 2017. Jurnal
PENAMAS mulai tahun itu juga memulai pengelolaannya dengan menggunakan Open
Journal System (OJS). Sistem ini memungkinkan artikel-artikel yang terbit di setiap edisinya
dapat diunduh secara lengkap melalui website Jurnal PENAMAS. Kami berharap, perubahan
pengelolaan menjadi OJS ini menjadikan diseminasi artikel dapat tersebar lebih luas melalui
media online.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 13 (tigabelas) artikel, yang terbagi ke
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama
dan Keagamaan, serta Lektur dan Khazanah Keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian
ini menjadi fokus Jurnal PENAMAS, sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai lembaga
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Perubahan pengelolaan jurnal menjadi OJS ini cukup mempengaruhi proses editorial.
Misalnya, proses koreksi dan revisi dari penulis ke Tim Redaksi, begitu pun dari penulis ke
Mitra Bestari, dan sebaliknya mengalami beberapa kali kesalahan dalam proses submission
dan uploading secara online. Salah satu penyebabnya adalah karena kekurangpahaman
sistem OJS dari beberapa penulis dan anggota Tim Redaksi dan juga Mitra Bestari. Karenanya,
terdapat perbedaan waktu penerbitan dengan waktu pengesahan naskah pada nomor kali
ini. Selain itu, kami kerap mengalami kendala teknis, sehingga membuat website PENAMAS
tidak dapat diakses.

Mulai edisi tahun ini (2018), Tim Redaksi memutuskan bahwa dalam rangka mendukung
sistem OJS ini, maka jumlah edisi Jurnal PENAMAS akan dikurangi menjadi dua edisi atau
nomor. Dengan frekuensi penerbitan dua edisi dalam setahun, kami berharap akan lebih
mudah dalam mengelola Jurnal PENAMAS dengan sistem OIJS. Selain itu, mulai tahun ini
juga, Tim Redaksi akan menghilangkan imbuhan "ke" dan "an" pada kata “Keagamaan"
dan "Kemasyarakatan", tapi tetap mempertahankan nama terbitan jurnal, yaitu: PENAMAS.
Tujuannya, untuk memperjelas akronim atau singkatan Jurnal PENAMAS, yaitu: Jurnal
Penelitian Agama dan Masyarakat. Namun demikian, pada bagian sinopsis Tim Redaksi akan
menjelaskan bahwa Jurnal PENAMAS ini menerbitkan hasil-hasil penelitian dan pemikiran
yang terkait dengan masalah-masalah Keagamaan dan Kemasyarakatan, yang terbagi dalam
tiga bidang, yakni: Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama dan Keagamaan, serta Lektur
dan Khazanah Keagamaan. Kami yakin, dengan perubahan ini akan menunjukkan kekhasan
Jurnal PENAMAS dibanding jurnal-jurnal lainnya.

Akhirnya, segenap Dewan Redaksi mengucapkan terima kasih kepada seluruh anggota
Tim Redaksi, terutama para Mitra Bestari, dan berbagai pihak yang telah membantu proses

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv i



editorial pada edisi kali ini, yakni: Prof. Dr. H. Nanang Fatah, M.Pd (Universitas Pendidikan
Indonesia); Prof. Dr. H. Muhammad Hisyam, M.A. (Lembaga IImu Pengetahuan Indonesia);
Prof. Dr. H. Imam Tholkhah, M.A. (Sekolah Tinggi Agama Islam La Roiba Bogor); H. Hendri
Tanjung, Ph.D (Universitas Ibn Khaldun Bogor); Prof. Dr. H. Zulkifli Harmi, M.A. (Universitas
Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Dr. H. Abdul Azis, M.A. (Universitas Islam Jakarta);
Fuad Fakhrudin, Ph.D (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Prof. Dr. H.
Abudin Nata, M.A. (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Lukman Hakim,
Ph.D (Universitas Muhamadiyah Jakarta); Prof. Dr. H. Dwi Purwoko, M.Si (Lembaga Iimu
Pengetahuan Indonesia); dan Prof. Dr. H. Marzani Anwar, M.Pd.I (Balai Litbang Agama Jakarta),
yang telah memberikan koreksi dan saran perbaikan untuk artikel-artikel yang terbit pada
Volume 31 Nomor 2, Juli-Desember Tahun 2018 ini. Juga, tak lupa kami ucapkan terima kasih
kepada Firdaus Wajidi, Ph.D (Universitas Negeri Jakarta) dan Ahmad Noval, M.Pd (Universitas
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung) selaku editor bahasa untuk abstrak berbahasa
Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Desember 2018
Dewan Redaksi

v Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv



PENGALAMAN KOMUNIKASI AGAMA
KOMUNITAS MUSLIM-KRISTIANI DI KEPULAUAN MALUKU

RELIGIOUS COMMUNICATION EXPERIENCES
OF THE MUSLIM-CHRISTIAN COMMUNITY IN MOLUCCAS ISLANDS

Sulaeman

Institut Agama Islam Negeri
Ambon

Jalan Dr. H. Tarmizi Taher -
Kebun Cengkeh Kota Ambon
Maluku

Email: sulaeman@iainambon.
ac.id

Naskah Diterima:

Tanggal 7 Agustus 2018;
Revisi 8 November - 12
Desember 2018;

Disetujui 12 Desember 2018

SULAEMAN

Abstract

Religious communication is the activity of Christian-Muslim community based
on a trust in the process of communication. The religious communication was a
part of the reconcialition media in the rehabilitation of post-conflict in religious
life in Moluccas islands. Some platforms of religious life, such as the peace
gong, nickname, and basudara samua, become the foundation of relations
on harmonization while on the other hand they showed disharmonization.
However, the platforms of religious life through religious communication,
tended to understand the values of emotional belief, the diversity differences,
the exclusivity attitude, the ommision of the sins, the trauma of communication
psychology, the region segregation, and the religious fanaticism. The method
used in this research was descriptive with qualitative approach based on the
social action, phenomenology, and symbolic interaction. The research results
explained that Christian-Muslim community interpreted their religion through
interaction and communication with the treatment of positive and negative
religious acceptance based on the experiences of religious communication of
diversity, inconvenience, and harmonization of the religion in the Mollucas
islands.

Keywords: Muslim-Christian,  Experience  Communication,  Religious
Communication, Phenomenology.

Abstrak

Komunikasi agama merupakan tindakan komunitas Muslim-Kristiani
berdasarkan kepercayaan dalam melakukan proses komunikasi. Komunikasi
agama sebagai bagian media rekonsialisasi masa rehabilitasi pasca
konflik dalam kehidupan beragama di Kepulauan Maluku. Beberapa
simbol kehidupan beragama, seperti gong perdamaian, penjulukan, dan
basudara samua dijadikan relasi harmonisasi, di sisi lainnya menunjukkan
dishamonisasi. Namun perkembangannya, simbol-simbol kehidupan
beragama melalui komunikasi agama, cenderung memahami nilai-nilai
keyakinan dengan emosional, kebhinnekaan perbedaan, sikap eksklusivitas,
pembiaran kemungkaran, trauma psikologi komunikasi, segregasi wilayah,
dan fanatisme beragama. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
berdasarkan perspektif tindakan sosial, fenomenologi, dan interaksi simbolik.
Hasil penelitian menjelaskan komunitas Muslim-Kristiani memaknai dirinya
beragama melalui interaksi dan komunikasi dengan perlakuan penerimaan
beragama positif dan negatif berdasarkan pengalaman komunikasi agama
kebhinnekaan ketidaknyamanan dan harmonisasi beragama di Kepulauan
Maluku.

Kata Kunci: Muslim-Kristiani, Pengalaman Komunikasi, Komunikasi Agama,
Perspektif Fenomenologi.

277



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

PENDAHULUAN

Agama, sebagaimana dikatakan Feuerbach,
merupakan “kebutuhan ideal bagi umat
manusia. Agama berperan penentuan
dalam kehidupan, manusia tidak dapat
hidup dengan sempurna tanpa melalui
bimbingan agama (Rakhmat, 1986: 86). Jika
agama dipahami dalam kehidupan kolektif
para penganutnya, agama menjadi sesuatu
sangat sensitif, dapat melahirkan sikap
fanatik dan merasa paling benar sendiri.
Dengan cara pandang seperti ini, sikap itu
dapat memicu lahirnya konflik (Ishomuddin,
1977: 111). Agama tidak harus dipahami
secara dogmatis belaka yang menjadikan
agama sensitif terhadap konflik komunitas
agama.

Menurut Manurung (1999: 2), konflik
terjadi di sebagian wilayah Indonesia,
termasuk Provinsi Maluku, dipicu berbagai
aspek dan lebih kompleks, di antaranya
komunitas beragama mengkristal dalam
sentimen keagamaan. Disebabkan peran
simbolisasi ornamental sebagai akibat
kooptasi kekuasaan. Komunitas beragama
menjadi kehilangan arah dan panutan.
Sebab, koneksi komunitas dan pimpinan
agama menjadi terputus karena intervensi
kekuasaan (Manurung, 1999: 3). Agama tidak
harus dipahami secara dogmatis belaka,
namun harus dipahami secara rasional dan
objektif agar pluralitas agama dapat diterima
sebagai keniscayaan, sehingga
kerukunan beragama dapat terwujud secara
harmonis. Salah satu pendekatan relevan
adalah komunikasi agama.

suatu

Komunikasi agama dianggap sebagai
kebutuhan hidup paling mendasar, manusia
dapat melakukan interaksi antarsesamanya
dengan baik hanya dengan perantara
komunikasi. Melalui interaksi manusia

memperoleh informasi mengenai kebutuhan
untuk memenuhi kelangsungan hidupnya di
lingkungan sekitarnya. Dalam agama Islam
pun, komunikasi merupakan persoalan urgen
dan sangat esensial bagi manusia dalam
menjalankan tugasnya sebagai "khalifah fi
al-ard" yaitu menegakan agama (hurasah
al-din) dan mengatur serta mengelola
alam (siyasah al-dun’ya) demi tercapainya
kesejahteraan serta kebahagiaan di dunia
dan akhirat.

Untuk mencapai tujuan kehidupan
manusia, komunikasi agama memungkinkan
komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan
Maluku melakukan komunikasi
berdasarkan kepercayaan yang dimiliki
untuk mempertemukan kepentingan dan
keinginan = masing-masing.  Komunikasi
mana harus timbal-balik, dapat menciptakan
kesamaan pemahaman untuk mencapai
kesepakatan dan keputusan bersama.
Tindakan komunikasi seperti itu hanya
akan berlangsung secara baik dan efektif
jika didasarkan atas kemauan baik (good
will) kedua belah pihak (Muslim-Kristiani).
Yang terpenting lagi adalah bagaimana
proses komunikasi melalui interaksi itu
dilaksanakan secara baik sehingga dapat
mencapai tujuan hidup beragama yang
harmonis di lingkungan sekitarnya.

Komunikasi agama menjadi penting
sebagai media rekonsiliasi pada masa
rehabilitasi pasca konflik komunitas Muslim-
Kristiani. Inilah yang menjadi fokus kajian
dalam penelitian dengan pertimbangan,
di antaranya: (a) komunitas Muslim-
Kristiani lebih cenderung memahami nilai-
nilai ajaran agamanya secara emosional.
Kurang menunjukkan tindakan keagamaan
yang mengarah pada pembentukan
keimanan, ketakwaan, dan keadilan sosial,

278



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

(b) penumpulan peran pemimpin agama.
Peminpin agama seharusnya menjadi
panutan dan control of life serta sumber
inspirasi  komunitas beragama, telah
ditebas menjadi alat politiqgue, (c) masih
adanya sikap eksklusivitas dari pemimpin
agama terhadap agama lain, (d) kebiasaan
komunitas Muslim-Kristiani dalam beribadah
mulai luntur, membangun kebersamaan
semakin renggang dan jiwa persaudaraan
secara internal maupun eksternal semakin
mengendur, (e) kemungkaran yang terjadi
tetap dibiarkan dan tidak heran jika di
beberapa wilayah di Kepulauan Maluku
komunitas Muslim-Kristiani sering terlibat
tawuran dan perkelahian, (f) masih adanya
trauma psikologi dan segregasi penduduk
atas dasar agama yang melanggengkan
dendam, kebencian dan melemahnya ikatan
kekerabatan yang menandai hilangnya
identitas atau jati-diri serta percaya diri,
dan (g) adanya tindakan fanatisme agama,
menumbuhkan belief atau saling curiga,
prasangka, dan stereotype antarkomunitas
Muslim-Kristiani.

Indikasi yang diperoleh pada
saat studi penjajakan adalah terdapat
aspek-aspek kecenderungan dari setiap
unsur untuk mewujudkan keharmonisan
kehidupan beragama sangat dipengaruhi
oleh bagaimana komunitas Muslim-Kristiani
mengkonstruksi  diri dalam beragama.
Konstruksidiriberagamamembentuk konsep
diri yang digunakan dalam mereaksikan diri
komunitas Muslim-Kristiani di lingkungan
sekitarnya. Konsep diri seperti ini dilandasi
motivasi diri bahwa agama sebagai setting
tempat untuk mencari makna hidup
manusia. Penemuan hidup final dan ultimate
pada urutannya, akan menyediakan sumber

awal

(Sulaeman)

motivasi tindakan individu dalam hubungan
sosialnya (Majid, 1986: 178-179).

Komunitas Muslim-Kristiani melakukan
tindakan komunikasi agama berdasarkan
pengalamanyangtidakterlepasdaripenilaian
dan  kepercayaan dimiliki  bersumber
dari rangkaian proses pemahaman dan
mempelajari ajaran agama. Setiap individu
Muslim-Kristiani  akan  berbeda  dan
memiliki kadar interpretasi keberagaman
dalam memahami ajaran agamanya, sesuai
dengan kemampuannya masing-masing.
Akibat perbedaan-perbedaan pemahaman
relasi beragama, akan
disharmonisasi komunitas Muslim-Kristiani
atau hubunganberagamamenjadirenggang.
Keharmonisan kehidupan beragama tidak
terjalin dengan baik dalam melakukan
tindakan proses interaksi komunikasi di
antara umat beragama.

memunculkan

Di Kepulauan Maluku pernah mengalami
konflik, telah merusak tatanan keharmonisan
kehidupan beragama dan berpotensi
menumbuhkan  sikap dan  tindakan
komunikasi fanatisme beragama, prasangka,
streotype, dan eksklusif komunitas Muslim-
Kristiani. Di sisi lain, adanya pemenuhan
kepentingan atau kebutuhan emosional para
penganut agama dalam mengkonstruksi
dirinya beragama, terbentuknya konsep
diri  mereka berdasarkan pengalaman
komunikasi agama dialami dalam kehidupan
sehari-harinya telah membentuk dunia
sosial yang diyakininya dan berkembang
menjadi realitas dalam kehidupan beragama,
sehingga komunitas Muslim-Kristiani kurang
bisa membedakan antara kepentingan
kehidupan kolektif dan personal sebagai
individu Muslim-Kristiani.

279



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

Dalam menanggapi realitas sosial
tersebut, pertanyaan perlu ditanyakan
adalah pengalaman komunikasi apa dialami
komunitas  Muslim-Kristiani ~ memaknai
dirinya beragama melalui interaksi dan
komunikasi dengan perlakuan penerimaan
beragama.

Kerangka Konsep
Identitas Beragama

Identitas merupakan suatu fenomena yang
timbul dari dialektika antara individu dan
masyarakat (Berger dan Luckmann, 1966:
249). Dalam perspektif komunikasi, identitas
dibentuk komunikasi  dengan
orang lain. Erikson berpendapat bahwa
identitas sebagai: "... a subjective sense of
an invigorating sameness and continuity”
(Sulaeman dan Sulastri, 2017: 240-264).
Identitas sebagai bentukan dihasilkan
melalui serangkaian upaya dan proses
tertentu memiliki makna tersendiri dalam
budaya sosial untuk memperkuat pemikiran
mengenai kesamaan dan keberlangsungan
secara subjektif.

melalui

Identitas beragama dimiliki komunitas
Muslim-Kristiani  merupakan  bentukan
yang dihasilkan sejumlah tindakan proses
interaksi komunikasi agama di lingkungan
sekitarnya. Interaksi ini memiliki makna
tersendiri berdasarkan pengalaman
beragama  komunitas  Muslim-Kristiani
dalam mewujudkan harmonisasi kehidupan
beragama di lingkungan sekitarnya.

Pengalaman Komunikasi

Pengalaman dirasakan oleh informan
penelitian mempunyai makna bagi para

subjek itu sendiri dan pengalaman dirasakan
saling berkesinambungan satu sama lain.
Fenomenologi sendiri  menggambarkan
makna yang berasal dari pengalaman hidup
bagi beberapa individu mengenai konsep
atau fenomena dan berdasarkan pada
pengalaman sadar seseorang. Pendekatan
fenomenologis berasumsi bahwa manusia
adalah makhluk kreatif, berkemauan bebas,
dan memiliki beberapa sifat subjektif lainnya.
Menurut Husserl subjek menciptakan
dunianya sendiri menurut perspektifnya
sendiri yang berbeda dari subjek lain,
sehingga tercipta dunia subjektif dan
bersifat relatif (Basrowi dan Sukidin, 2002:
30-35).

Pengalaman komunikasi bisa terjadi
karena adanya aktivitas komunikasi.
Komunikasi adalah pusat paling sentral
dalam mempertahankan keberlangsungan
hidup individu dan menjalin hubungan
antarindividu.  Setiap  individu  harus
membangun sebuah persepsi yang sama
meskipun latar belakang pengalaman
mereka berbeda, hal ini harus terjadi agar
terjadi komunikasi yang efektif, sehingga
pesan bisa tersampaikan. Pengalaman
merupakan sesuatu dialami, dan melalui
pengalaman  inilah  setiap  individu
mendapatkan pengetahuan. Pengetahuan
sendiri  berlandaskan pada kesadaran
melandasi pemaknaan.

Setiap peristiwa dialami akan menjadi
sebuah  pengalaman  bagi individu.
Pengalaman diperoleh mengandung suatu
informasi atau pesan tertentu. Informasi
ini akan diolah menjadi pengetahuan.
Berbagai peristiwa dialami dapat menambah
pengetahuan individu. Suatu peristiwa
yang mengandung unsur komunikasi akan
menjadi pengalaman komunikasi tersendiri

280



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

bagi individu, dan pengalaman komunikasi
dianggap penting akan menjadi pengalaman
paling diingat dan memiliki dampak khusus
bagi individu tersebut (Hafiar, 2016: 219-
228).

Realitas pengalaman komunikasi agama
komunitas  Muslim-Kristiani  kadangkala
dengan perlakuan penerimaan beragama
positif dan negatif berdasarkan pengalaman
komunikasi agama kebhinnekaan
ketidaknyamanaan dan harmonisasi
kehidupan beragama di Kepulauan Maluku.

Komunikasi Agama

Fenomena keagamaan dapat dipahami
melalui beberapa perspektif, di antaranya
perspektif sosiologi, antropologi sosial,
dan antropologi kultural. Agama atau
“religion” dalam bahasa Inggris, termasuk
apa yang disebut agama wahyu, agama
natural, dan agama lokal. Agama dalam
perspektif sosioantropologi atau ilmu sosial
pada umumnya adalah keterkaitan dengan
"kepercayaan dan upacara” dimiliki bersama
oleh suatu kelompok masyarakat (O'Dea,
1969: 2).

Dasar pemikiran agama berlaku
umum adalah "kepercayaan.” Tremmel
menyebutkan, agama  adalah  cara-
cara manusia berperilaku dalam usaha
menghadapi aspek-aspek  kehidupan
manusia yang menakutkan dan tidak
mampu untuk dimanipulasi” Berbagai

teknik intelektual, moral dan ritual dilakukan
merupakan cara-cara manusia bertindak
menghadapi kehidupannya (Marzali, 2016:
57-75). Esensi agama manusia adalah suatu
kepercayaan dari manusia itu sendiri untuk
melakukan tindakan dalam kehidupan

(Sulaeman)

beragama. Agama manusia memiliki
bentangan yang sangat luas mencakup
komunikasi.

Komunikasi sebagai penyokong
seluruh  hubungan  manusia  dalam
mengorganisasikan kehidupan beragama.
Pengorganisasian ini tergantung pada
individu sebagai pelaku interaksi
menyampaikan pesan melalui hubungan
umpan balik dikembangkan. Komunikasi
bagian dari proses konstruksi hubungan
beragama manusia. Prasyarat kehidupan
manusia adalah komunikasi, dan tidak
ada kehidupan manusia jika tidak ada
komunikasi. Karena tanpa komunikasi,
interaksi antarmanusia tidak mungkin dapat
terjadi. Dua individu dikatakan melakukan
interaksi apabila masing-masing melakukan
aksi dan reaksi. Aksi dan reaksi dilakukan
manusia berdasarkan kepercayaan yang
dimiliki  merupakan komunikasi agama.
Komunikasi agama diibaratkan sebagai urat
nadi kehidupan manusia.

Komunikasi agama adalah cara manusia
bertindak berdasarkan kepercayaan dalam
mencari dan menyampaikan informasi
melalui berbagai saluran yang ada dalam
jaringan komunikasi masyarakat setempat.
Komunikasi agama berarti cara manusia
bertindak berdasarkan kepercayaan dimiliki
sebagai pelaku komunikasi, karena di sini
komunikasi agama dimaknai sebagai saling
berbagi pengalaman beragama.

Penelitian ini berusaha mengungkapkan
komunikasi agama komunitas Muslim-
Kristiani di  Kepulauan Maluku pada
lingkungan yang dialami dalam kehidupan
sehari-hari dengan melakukan interaksi
komunikasi untuk mewujudkan kehidupan
harmonis beragama dilingkungan sekitarnya

281



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

yang telah membentuk dunia mereka
diyakininya dan berkembang menjadi
realitas dalam kehidupan beragama.

Teori Tindakan Sosial, Fenomenologi,
dan Interaksionisme Simbolik

Tindakan Sosial

Fenomena komunitas agama dalam
komunitas Muslim-Kristiani di lingkungan
sekitar dapat diteropong dengan teori
tindakan sosial dari Max Weber (1864-
1920). Bagi Weber, tidak semua tindakan
manusia disebut sebagai tindakan sosial.
Tindakan manusia dianggap tindakan sosial,
jika tindakan itu berkaitan dengan perilaku
orang lain yang berorientasi pada tindakan
orang lain. Jadi, tindakan sosial merupakan
tindakan manusia yang memiliki makna
subjektif bagi pelakunya (Kuswarno, 2009:
109).

Tindakan sosial Weber ini dapat
digunakan sebagai pijakan memahami
fenomena pengalaman komunikasi agama

komunitas  Muslim-Kristiani  kepulauan
di  Provinsi Maluku. Karena menurut
pandangan Weber, komunitas Muslim-

Kristiani melakukan tindakan sosial dalam
konteks kajian ini bagaimana mereka
bertindak memaknai dengan perlakuan
penerimaan beragama dialami berdasarkan
interpretasi  subjektif. Komunitas Islam-
Kristen melakukan interaksi komunikasi
agama terhadap suatu kelompok objek
berdasarkan pemahaman, pemaknaan dan
interpretasinya terhadap objek tersebut.

Fenomenologi

Teori digunakan adalah teori fenomenologi,
Alfred Schutz. Pengalaman dirasakan
subjek memiliki makna bagi para subjek
itu sendiri dan pengalaman dirasakan
saling berkesinambungan satu sama lain.
Fenomenologi sendiri  menggambarkan
mengenai makna berasal dari pengalaman
hidup bagi beberapa individu mengenai
konsep atau fenomena dan berdasarkan
pada pengalaman sadar seseorang.
Pendekatan  fenomenologis  berasumsi
bahwa manusia adalah makhluk kreatif,
berkemauan bebas, dan memiliki beberapa
sifat subjektif lainnya.

Realitas  dunia  tersebut  bersifat
intersubjektif, anggota masyarakat berbagi
persepsi dasar mengenai dunia mereka
internalisasikan melalui  sosialisasi dan
memungkinkan mereka melakukan interaksi
ataukomunikasi(Mulyana, 2018:23).Menurut
Schutz, fenomenologi adalah pemahaman
atas tindakan, ucapan, dan interaksi sebagai
prasyarat bagi eksistensi sosial siapapun
(Mulyana, 2018: 62). Bagi Schutz, tindakan
manusia adalah bagian dari posisinya dalam
masyarakat, sehingga tindakan individu itu
bisa jadi hanya merupakan kamuflase atau
peniruan dari tindakan orang lain yang
ada di sekelilingnya. Peneliti menggunakan
teknik untuk mendekati dunia kognitif objek
penelitian.

Komunitas Muslim-Kristiani
mempelajari  makna dalam melakukan
tindakan komunikasi melalui interaksi

komunikasi agama. Pengalaman komunikasi
agama pada masa lalu dapat memengaruhi
bagaimana pendapat mereka di masa
depan dalam menentukan tujuan maupun
mengambil  keputusan.  Pembentukan

282



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

makna melalui proses komunikasi karena
makna tidak bersifat intrinsik terhadap
apapun. Dibutuhkan konstruksi interpretif
di antara mereka untuk menciptakan makna
diri beragama. Bahkan tujuan dari interaksi
adalah untuk menciptakan makna yang
sama. Tanpa makna komunikasi akan menjadi
sangat sulit, bahkan mungkin komunikasi
itu tidak dapat terjadi. Makna kita bagi
bersama dengan orang lain, pemaknaan kita
mengenai dan respon kita terhadap sebuah
realitas merupakan hasil dari suatu proses
interaksi untuk memperoleh gambaran
secara utuh dan menyeluruh mengenai
pemaknaan dan perlakuan penerimaan serta
pengalaman komunikasi agama komunitas
Muslim-Kristiani  di  lingkungan dialami
dalam kehidupan sehari-hari.

Pengalaman komunikasi agama bisa
terjadi karena adanya proses komunikasi
dan interaksi komunitas Muslim-Kristiani.
Komunikasi agama, pusat paling sentral
dalam mempertahankan keberlangsungan
hidup individu dan menjalin hubungan
komunitas Muslim-Kristiani. Frank Dance
menggambarkan proses komunikasi
dengan menggunakan model spiral (West
dan Turner, 2012:7). Pengalaman komunikasi
agama bersifat kumulatif dan dimengaruhi
masa lalu. Pengalaman di masa sekarang
secara tidak terelakkan akan memengaruhi
masa depan individu, penekanannya
pada proses komunikasi tidak linear dan
komunikasi sebagai proses yang berubah
seiring dengan waktu dan berubah di antara
orang-orang berinteraksi.

Setiap peristiwa dialami Komunitas
Islam-Kristen ~ akan  menjadi  sebuah
pengalaman bagi dirinya. Pengalaman

diperoleh mengandung informasi atau pesan
tertentu yang akan diolah menjadi suatu

(Sulaeman)

pengetahuan. Suatu peristiwa mengandung
unsur komunikasi akan menjadi pengalaman
komunikasi agama tersendiri bagi dirinya.
Pengalaman komunikasi agama dianggap
penting dan menjadi pengalaman yang
paling diingat serta memiliki dampak khusus
bagi dirinya dan pengalaman mereka bisa
sama. Namun makna dari pengalaman itu
berbeda-beda bagi setiap komunitas agama.
Maknalah  membedakan  pengalaman
dirinya dengan pengalaman komunitas
agama lainnya. Makna juga membedakan
pengalaman yang satu dan pengalaman
lainnya. Komunitas Muslim-Kristiani
kepulauan di Provinsi Maluku berbagi
pengalaman untuk mewujudkan harmonis
kehidupan beragama. Mereka melakukan
tindakan komunikasi untuk berbagi dan
bertukar informasi dari berbagai hal yang
telah dialami. Pengalaman masa lalu bisa
memengaruhi pemaknaan bagi setiap
dirinya.

Interaksionisme Simbolik

Teori interaksionisme simbolik digunakan
dalam memandu dengan meneropong
fenomena komunikasi agama komunitas

Muslim-Kristiani di  Kepulauan Maluku.
Bogdan dan Taylor mengemukakan
interaksionisme  simbolik, “salah  satu
dari pendekatan wutama dalam tradisi
fenomenologis  (Mulyana, 2018: 59).

Senada pemikiran fenomenologis, seorang
tokoh interaksionisme simbolik, George
Herbert Mead berpendapat “realitas sosial
merupakan sebuah proses. Proses dimaksud
sebagai proses kala individu menjadi bagian
dari masyarakat” (Sulaeman, 2014: 65).

Istilah lain interaksionisme simbolik
adalah internalisasi yang merujut pada

283



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

suatu peristiwa di saat diri melakukan
interpretasi subjektif atas realitas objektif
sebagai hasil dari "generalisasi” orang
lain. Perspektif interaksionisme simbolik
(George Herbert Mead (1863-1932) dan
Herbert Blumer (1900-1987) melihat realitas
sosial diciptakan manusia melalui interaksi
makna-makna disampaikan secara simbolik.
Simbol-simbol tercipta dari esensi di dalam
diri manusia saling berhubungan.

Perspektif interaksionisme  simbolik
mengutamakan kesadaran pemikiran, dan
diri menjelaskan makna dan simbol-simbol
dipikirkan komunitas Muslim-Kristiani dalam
menentukan tindakannya. Melalui simbol
diciptakan, dipikirkan dan dipahami dapat
dijadikan sebagai dasar bagi komunitas
Muslim-Kristiani dalam melakukan tindakan
komunikasi agama secara verbal maupun
nonverbal dalam mewujudkan harmonis
kehidupan beragama di Kepulauan Maluku.

METODE PENELITIAN

Beragama  komunitas  Muslim-Kristiani
merupakan sebuah pengalaman dari
serangkaian peristiwa yang dialami melalui
berbagai tahapan yang tidak dapat diukur
secara pasti sehingga hanya bisa dijelaskan
dengan metode kualitatif diskriptif.

Pendekatan kualitatif yang digunakan
peneliti adalah melakukan pengamatan
sesuai dengan apa disarankan Creswell
(1998) dengan melakukan proses
penyelidikan, berbasis pemahaman dengan
tradisi metodologis untuk mengeksplorasi
masalah sosial atau manusia (Sulaeman dan
Malawat, 2018: 16). Mengamati komunitas
Muslim-Kristiani  di  saat  berinteraksi
dengan lingkungan sekitarnya. Pengamatan
dilakukan adalah pengamatan partisipasi,

peneliti tidak hanya mengamati, namun
peneliti bergabung dengan komunitas
Muslim-Kristiani. Pengamatan partisipasi,
tidak hanya menekankan pada apa yang

dilakukan komunitas  Muslim-Kristiani,
melainkan  mencoba  untuk  melihat
bagaimana komunitas  Muslim-Kristiani

bertindak satu sama lainnya di lingkungan
sekitarnya. Menurut Mulyana (2018: 163)
pengamatan dimaksudkan untuk melihat
apakah subjek memilih berperilaku dengan
cara tertentu alih-alih dengan cara lainnya
agar sesuai dengan situasi yang ada.

Dalam pengamatan partisipan, peneliti
terlibatdalamtindakankomunikasikomunitas
Muslim-Kristiani ketika berinteraksi dengan
lingkungan sekitarnya. Menurut Moleong
(2017: 174) sebagai pengamat, peneliti
berpartipasi dalam kehidupan sehari-hari
subjek dalam memahami setiap situasi.
Ada setting tertentu memandu peneliti
untuk berpartisipasi. Jika peneliti melakukan
keterlibatan, peneliti berkomunikasi humoris
dengan menunjukkan simpati dan merasa
dengan apa yang dirasakan komunitas
Muslim-Kristiani. Peneliti juga memasuki
dunia kehidupan mengenai apa yang
dialami komunitas Muslim-Kristiani dengan
perlakuan penerimaan beragama.

Peneliti berkomunikasi dengan
komunitas Muslim-Kristiani dalam situasi
tertentu dengan tujuan memberikan peneliti
untuk melihat tindakan dan perubahan yang
terjadi pada komunitas Muslim-Kriastiani
dalam hubungan pemaknaan diri dengan
perlakuan penerimaan beragama.

Menurut  Alwasilah  (2003:  155)
pengamatan memungkinkan  peneliti
memperoleh informasi mengenai makna dari
sudut pandang subjek, kejadian, peristiwa,

284



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

atau proses yang diamati, sehingga peneliti
dapat melihat sendiri pemahaman yang tidak
terucapkan dan sudut pandang subjek yang
mungkin tidak muncul melalui wawancara.
Melalui tindakan seperti itu, tidak terlepas
apa dilakukan komunitas Muslim-Kristiani,
peneliti memperoleh pengalaman langsung
dari tindakan mereka.

Peneliti melakukan pengamatan
partisipan seperti konsep Creswell (1998),
Mulyana (2018), Moleong (2017) dan

Alwasilah (2003) berarti peneliti berinteraksi
dengan komunitas Muslim-Kristiani. Peneliti
juga melakukan pengamatan jarak jauh
dengan tujuan agar keberadaan peneliti
tidak diketahui komunitas Muslim-Kristiani.
Dengan ini, peneliti tidak mengganggu

tindakan komunitas Muslim-Kristiani,
sehingga tidak merasa terintimidasi.
Meskipun secara formal penelitian ini

dilakukan pada tahun 2018, pada realitasnya
proses pengamatan untuk pengalaman
keseharian ~ komunitas ~ Muslim-Kristiani
telah dimulai jauh sebelum itu. Ini di mulai
ketika peneliti melakukan penelitian salam
dan sarani di Maluku pada tahun 2016, dan
berlanjutsampaisekarangini. Proses panjang
pengamatan dilakukan ini telah mengilhami
peneliti untuk mengajukan pertanyaan
dimanifestasikan dalam penelitian ini.

Secara teknis, pelaksanaan pengamatan
partisipan  dilakukan  peneliti  secara
bersamaan dan individu. Pengamatan
partisipan secara bersamaan ketika peneliti
mewawancarai komunitas Muslim-Kristiani
berinteraksi dengan lingkungan sekitarnya.
Sedangkan, ketika pengamatan partisipan
secara individual, peneliti melakukan ketika
komunitas Muslim-Kristiani berinteraksi di
lingkungan sekitarnya atau ketika mereka
berkumpul dengan sesama komunitasnya.

(Sulaeman)

Dalam penelitian ini, peneliti
menggunakan wawancara terstruktur. Ini
diterapkan karena peneliti ingin menjelajahi
pengalaman, pandangan, dan pengetahuan
yang dimiliki komunitas Muslim-Kristiani
tanpa terbebani pikirannya. Ini berarti bahwa
ketika peneliti melakukan proses wawancara,
komunitas Muslim-Kristiani akan memiliki
fleksibilitas struktur kata-kata dan ide-ide
dalam menjawab pertanyaan yang diajukan
peneliti.

Melalui hasil pengumpulan data yang
diperoleh dari lapangan dan selanjutnya
dianalisis melalui alur kegiatan pengolahan
data kualitatif dilakukan secara bersamaan
yaitu reduksi data, penyajian data, penarikan
simpulan dan verifikasi (Salim, 2006: 22-23)
dilakukan peneliti melalui interpretasi data
sesuai konteks pertanyaan penelitian serta
dihubungkan tujuan penelitian. Verifikasi
ini diperoleh simpulan untuk menjawab
pengalaman komunikasi agama komunitas
Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku.

HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN

Komunikasi agama komunitas Muslim-
Kristiani yang dilakukan melalui komunikasi
transaksional melibatkan pertukaran
persepsi hingga ekspektasi komunitas yang
kemudian terwujud dalam tindakan yang
ditampilkan individu, seperti pandangan dan
pengalaman komunitas Muslim-Kristiani di
Kepulauan Maluku. Lokasi ini meliputi Kota
Ambon, Kabupaten Buru, Seram Bagian
Barat, Kepulau Aru, Maluku Tenggara
Barat, dan Maluku Tengah. Penelitian ini
melibatkan limabelas komunitas Muslim-
Kristiani, berasal dari kalangan pemimpin
agama, tokoh agama, tokoh adat, tokoh

285



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

pemuda, pengurus masjid-gereja dengan
pertimbangan bahwa merekalah dianggap
memiliki  karakteristik ~ penting  dan
mengetahui informasi yang akan diteliti
serta memiliki proses interaksi komunikasi
agama.

Pemaknaan Beragama

Perbedaan harapan dengan kenyataan
yang dihadapi para informan penelitian
akan memberikan makna tertentu terhadap
pengalaman komunikasi agama yang
dialami dalam melakukan interaksi dan
komunikasi sampai saat ini. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa dalam memaknai
interaksi dan komunikasi dijalani dalam
serangkaian proses panjang penerimaan
komunitas terhadap kenyataan yang mereka
hadapi.

Pengalaman komunikasi agama
dialami dengan landasan makna “nilai-nilai
kemanusian dan kebhinnekaan agama,” dan
pada akhirnya mereka menerima kenyataan
tersebut dalam kehidupan beragama. Hal Ini
memperkuat pertimbangan rasional mereka
saat memaknai interaksi dan komunikasi
beragama secara positif.

Melalui pendekatan komunikasi agama,
komunikasi sebagai tindakan simbolik,
maka komunikasi agama bagi komunitas
Muslim-Kristiani bertujuan mengeksplorasi
makna melalui komunikasi transaksional
terkait dengan interaksi dan komunikasi
beragama. Sebagai perbandingan dapat
dilihat perluasan gagasan ini pada tulisan
Schutz (1972: 42) menunjukkan “.. is a
certain way of directing one’s gaze at an item
of one’s own experience.” Makna merupakan
hasil dari suatu konstruksi, berkembang

seiring  pengalaman  hidup  subjek.
Makna beragama akan berubah seiring
perkembangan pengalaman komunitas
Muslim-Kristiani mengenai elemen menjadi
bagian konstruksi makna. Pemaknaan
dimiliki  komunitas  Muslim-Kristiani  di
bentuk dari penilaian dan tindakan diri
mereka dengan menggunakan perspektif
interpretatif. Individu sebagai komunitas
Muslim-Kristiani dapat memberikan makna
tertentu mengenai diri beragama. Perspektif
interpretatif dianggap sesuai dan lebih
holistik untuk meneliti keunikan pengalaman
individu. Dengan kata lain pengalaman
mereka beragama secara subjektif.

Komunitas  Muslim-Kristiani  dalam
penelitian ini mempertimbangkan berbagai
hal positif melalui interaksi dan komunikasi
walaupun mereka mampu memenubhi
harapan sebagai sosok yang berperan
dalam mewujudkan harmonisasi beragama.
Berbagai hal positif, merupakan makna
diberikan  komunitas  Muslim-Kristiani
mengenai pengalaman komunikasi agama
telah dilakukan. Respon mereka dimaknai
secara positif hingga dapat menampilkan

tindakan komunikasi konstruktif dalam
mewujudkan harmonisasi kehidupan
beragama yang dialami di lingkungan
sekitarnya.

Tindakan komunikasi yang dijalani
komunitas  Muslim-Kristiani  merupakan

serangkaian makna terbentuk melalui
interaksi dan komunikasi. Mekanisme ini
berlangsung dalam kebiasaan-kebiasaan
yang terbentuk, dimaknai oleh individu,
dipahami dan dijalani bersama mereka.
Kontruksi  makna mengenai tindakan
komunikasi agama maupun interaksi yang
mendahuluinya dan konstruksi makna
mengenai interaksi dan komunikasi yang

286



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

membuat ~ komunitas  Muslim-Kristiani
mampu  menegoisasikan  kepentingan
untuk mewujudkan harmonisasi sebagai
penyokong utama kehidupan beragama.
Adapun “nilai-nilai kemanusian” untuk tetap
saling menghargai, menghormati, toleransi,
dan tidak menyinggung satu sama lainnya,
kerendahan hati yang sehat, tidak saling
membenci dan menghina dengan ketakutan
dan prasangka terhadap konsekuensi logis
kehidupan beragama yang telah dijalani
dilingkungan sekitarnya merupakan
tipifikasi yang muncul dalam melakukan
tindakan komunikasi sekaligus akar nilai
yang dibawa komunitas Muslim-Kristiani
dalam kehidupan beragama.

Konstruksi makna mengenai respon
komunitas Muslim-Kristiani  direfleksikan
melalui interaksi dan komunikasi dengan
kenyataan dalam tindakan komunikasi
dilakukan merupakan komposisi
membentuk pemahaman dan kebiasaan
dalam mewujudkan kehidupan beragama
yang mesti dikembangkan bukanlah
kehidupan yang “artifisial atau verbalis-
semantik, namun kehidupan beragama
otententik, dinamis, realistis yang bertolak
serta merupakan refeleksi dari agama yang
diyakini” Dengan demikian, komunitas
Muslim-Kristiani tidak mudah disulut bagi
timbulnya konflik ~ mengatasnamakan
agama.

Kehidupan beragama dinamis dengan
mewujudkan harmonisasi dialami dengan
komunikasi  harmonis  yang  “saling
menghormati dan menghargai, toleransi
dan tidak menyinggung satu sama
lainnya” dengan menkonstruksi nilai-nilai
kemanusiaan, tentu saja akan membawa
manfaat sangat besar dalam kehidupan
beragama.

(Sulaeman)

Semakin banyak pengalaman dan
pengetahuan jika dipandang dari sudut
tertentu, maka semakin dalam pemaknaan
beragama digunakan dari sudut pandang
tersebut. Peristiwa di masa lalu yang
terpatri kuat dalam ingatan memengaruhi
pemaknaan akan sesuatu di masa kini.
Sesungguhnya, makna beragama akan
berubah seiring perkembangan pengalaman
komunitas  Muslim-Kristiani  mengenai
elemen yang menjadi bagian konstruksi
makna. Pemaknaan dimiliki komunitas
Muslim-Kristiani sebagai “... the heart of
perceiving, remembering, judging, feeling,
and thinking...when we reflect upon somethin
and arrive at its essence, we have discovered
another major component of meaning”
(Moustakas, 1994: 68-70). Disebutkan pula
“...without meaning we would not make
choises, because the concept of choice
would not be available to us" (Lindlof, 1995:
6). Makna beragama komunitas Muslim-
Kristiani di bentuk dari penilaian dan
tindakan diri mereka beragama.

Konstruksi makna dibentuk dalam
proses tindakan  komunikasi  melalui
interaksi dan komunikasi menunjukkan

kompleksitas makna dimiliki para informan
melalui pengalaman komunikasi agama,
komunitas Muslim-Kristiani, hingga mampu
menerima kenyataan dan berperan besar
dalam kehidupan beragama yang dialami
di lingkungan sekitarnya. Proses ini tidak
dapat direduksi dan disimplifikasi dengan
menyimpulkan bahwa penerimaan tindakan
komunikasi  komunitas  Muslim-Kristiani
dilandasi keyakinan kurang berdasar atas
ketidakharmonisan subjektif dirasionalisasi.

Menurut Latuheru, salah satu informan
komunitas Kristiani, “Beta selalu bakudapa
dan bacarita dengan beta saudara Muslim,

287



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

beta seng bisa hidup tanpa mereka, ... beta
basudara samua agama. Ungkapan ini
berarti komunitas Muslim-Kristiani dalam
kehidupan keseharian selalu melakukan
interaksi sosial dan tidak ada perbedaan
walaupun mereka berbeda agama, walaupun
seringkali berbeda pendapat,
tetap peduli satu sama lainnya dengan
memuliakan, terbuka dengan kemauan untuk
belajar dengan orang lain yang dilandasi
simbol-simbol komunikasi nonverbal
"kerendahan hati bersih," tetap basudara
samua. Jika menggunakan pandangan
Cooley mengenai makna beragama,
maka akan mempermudah pemahaman
mengenai bagaimana komunitas Muslim-
Kristiani menetapkan makna dirinya dan
kemudian membangun makna mengenai
orang lain di sekitarnya. Melalui komunikasi
dengan lingkungan di sekitarnya, individu
berpikir untuk memodifikasi dan memberi
makna atau mengubah makna berdasarkan
interpretasi atas situasi dihadapi (Mulyana,
2018: 73). Pembentukan makna diri
beragama merupakan proses produksi di
mana komunitas Muslim-Kristiani berusaha
memahami sesuatu dan menyampaikannya
kepada orang lain dilandasi pengalaman
sebagai bagian dari keseharian mereka
dalam proses sosial.

namun

Latuconsina,  informan  komunitas
Muslim, mendukung pendapat Latuheru.
Latuconsina berpendapat bahwa “Beta
lahir di kepulauan Maluku, sejak kecil beta
selalu berinteraksi dengan beta saudara
Kristen,... beta anggap samua agama sama,
katong harus baik sama mereka, sebaliknya
mereka juga baik sama katong.” Setiap
individu memiliki hak paling hakiki dalam
kehidupannya dalam beragama. Karena
beragama  sebagai pengejawantahan

dari kepercayaan adanya Tuhan sebagai
pencipta alam semesta. Suatu kepercayaan
dari manusia itu sendiri adalah agama,
harus diyakini untuk diaplikasikan dalam
kehidupan khususnya fungsi agama, seperti
menghargai kebhinnekaan, penghormatan
pada leluhur, kebersamaaan diwujudkan
dalam kegiatan masohi (gotong-royong),
tulus ikhlas, cinta damai, tidak diskriminasi,
terbuka terhadap nilai-nilai dari luar dan
konsisten, kerendahan hati bersih dan tidak
membenarkan intoleransi dengan ketakutan
danprasangkaberagama.Untukmewujudkan
toleransi dan saling menghargai perbedaan
agama, seperti komunitas Muslim-Kristiani
saling berpartisipasi dan melibatkan diri
di hari besar keagamaan, pembangunan
rumah ibadah, Musabaqah Tilawatil Qur’'an,
dan Pesparawi Kristiani.

Komunitas Muslim-Kristiani
beranggapan kebhinnekaan agama tidak
hanya pada diri sendiri, bahkan tidak ada
perbedaan dalam interaksi dan komunikasi
beragama. Kemudian dalam penghormatan
pada leluhur dipegang teguh dan
melestarikan kebiasaan dan atau adatistiadat
leluhur tersebut, seperti pela gandong,
makan patitah. Penghargaan terhadap
kebhinnekaan termasuk toleransi beragama
sebagai ciptaan Tuhan. Burke menegaskan
bahwa dasar dari suatu tindakan, berawal
dari pemahaman terhadap suatu kondisi dan
tentu saja motivasi kedepannya (Sulaeman,
2018: 662-674). Bentuk-bentuk tindakan
dilakukan komunitas Muslim-Kristen
memberikan pemaknaan beragama dengan
penghormatan nilai-nilai  "kemanusiaan”
dengan menghargai “kebhinnekaan agama.”
Komunitas Muslim-Kristiani masih satu
keturunan, saling bersaudara, setidaknya
sebagai sesama saudara dan sesama

288



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

manusia, maka harus saling menghormati
agar tercipta kesetaraan dengan menghargai
kbhinnekaan agama.

Penghormatan nilai-nilai kemanusian
dan menghargai kebhinnekaan agama
merupakan pemahaman dan pemaknaan
beragama  Komunitas  Muslim-Kristiani
dapat diketahui bahwa makna diri dibentuk
oleh pengalaman dan pengetahuan dimiliki
yang dapat berubah seiring dengan proses
perubahan ruang dan waktu yang sejalan
dengan teori Cooley pada konsepnya “the
looking-glass self", yaitu kemampuan melihat
diri melalui pantulan dari pandangan orang
lain (Sulaeman, 2018: 662-674). Realitas
beragama  komunitas  Muslim-Kristiani
dialami ditandai dengan menumbuhkan
interpretasi  sujektif bagi mereka yang
mengalaminya.

Interpretasi  subjektif muncul akibat
interaksi  dilakukan komunitas Muslim-
Kristiani dengan lingkungan di sekitarnya.
Berger dan Lukmann mengungkapkan
bahwa masyarakat sebagai kenyataan
subjektif yang menyiratkan suatu realitas
objektif dimaknai secara subjektif oleh
individu (Mulyana dan Sulaeman, 2016:
136-144). Interpretasi subjektif komunitas
Muslim-Kristiani mengenai dirinya akan
berbeda-beda tergantung pada komunikasi
yang dilakukannya. Mengingat interpretasi
adalah proses aktif pikiran dan tindakan
kreatif dalam pengalaman pribadi (Littlejohn
dan Karen, 2009: 58).

Levin (2001: 10) mengatakan "agama
mengandung  klaim  kebenaran yang
bersifat universal” Memungkinkan terjadi
ambiguitas dalam interpretasi
tingkat pemahaman, penghayatan, dan
moralitas-spiritualitas penganutnya.

menurut

(Sulaeman)

Fenomena ini tampak dalam penggunaan
konsep-konsep atau simbol-simbol agama
untuk orientasi tertentu ketika melibatkan
emosi keagamaan penganutnya yang
memicu intoleransi dengan ketakutan dan
prasangka beragama. Untukitu, menghindari
konflik atau mewujudkan harmonisasi
kehidupan beragama merupakan nilai
universal. Dengan nilai ini, semua manusia
agamanya diharapkan dapat
hidup rukun, berdampingan secara damai,
saling menghormati, saling toleransi, dan
bekerjasama dalam menangani persoalan
kemanusiaan yang mencerminkan
kebhinnekaan dengan memuliakan martabat
manusia, tidak memaksakan kehendak, dan
berjiwa besar menghargai kebihinekaan
agama.

melalui

Komunitas Muslim-Kristiani melakukan
komunikasi agama melalui  tindakan
komunikasi akan membawa implikasi bahwa
setiap komunikasi agama dihasilkan akan
selalu ada pengalaman komunikasi dialami.
Komunitas  Muslim-Kristiani  tidak bisa
menghindari interaksi kehidupan beragama,
berkomunikasi satu sama lainnya, karena
mereka saling membutuhkan. Pengalaman
komunikasi agama di antara mereka
dilakukan melalui interaksi dan komunikasi
yang dimaknai sebagai penghormatan
nilai-nilai  "kemanusian”  berkesesuaian
sebagai kemitraan, sehingga mewujudkan

keharmonisan beragama yang saling
menghargai, menghormati,  toleransi,
empati, pemahaman, kerendahan hati

yang sehat, dan tidak menyinggung satu
sama lainnya serta memiliki posisi yang
sama sebagai kebhinnekaan agama dalam
menyampaikan informasi dan komunikasi di
antara mereka. Menurut Alfredo (komunitas
Kristen):

289



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

Semenjak ia bekerja di kantor pemerintahan,

pernah mengalami segregasi tempat
berkantor, komunitas Muslim terpisah
dengan  komunitas  Kristiani  bekerja,
saling mencurigai satu sama lainnya,

merenggangkan relasi sesama beragama,
cenderung memahami nilai-nilai keyakinan
dengan emosional, sehingga akibatnya
tercipta  jarak untuk  berkomunikasi.
Kesemuanya ini merupakan pengalaman
komunikasi agama dialami di saat konflik
di Maluku yang berbeda disaat sekarang ini
yang saling berdampingan secara damai,
saling menghormati, toleransi, peduli,
dan bekerjasama keagamaan, seperti
saling menjaga masjid-gereja dihari besar
keagamaan, keterlibatan  berpartisipasi
pembangunan rumah ibadah, berpartipasi

kegiatan Musabagah Tilawatil Qur‘an-
Pesparawi Gereja.
Begitu juga dengan pernyataan

disampaikan Ilham Lestaluhu (komunitas

Muslim):
Saat sekarang ini masih ada segregasi
wilayah pemukiman penduduk terpisah
dengan komunitas Muslim-Kristiani,
namun proses interaksi dan komunikasi
terjalin  begitu harmonis, tidak saling
menyinggung satu sama lainnya, seperti
tindakan komunikasi dilakukan di bidang
politik, pendidikan, sosial kemasyarakatan,
pemerintahan, perkawinan, dan ritual
syukuran.

Bentuk tindakan komunikasi berbagai
aspek, seperti elit politik dan tokoh agama
tidak melakukan tindakan komunikasi verbal
pernyataan yang dapat memicu sentimen
sektarian maupun rasial, walaupun seringkali
terjadi perbedaan pendapat. Tindakan
komunikasi memperlihatkan harmonisasi
dengan keterbukaan berkomunikasi dengan
toleransi untuk menghindari ketakutan dan
prasangka di antara mereka. Keterbukaan
komunikasi verbal dimengaruhi terbuka
merespon, memahami, dan menafsirkan
ungkapan perasaan peduli dan empati.
Partisipasi komunitas Muslim-Kristiani dalam

tindakan komunikasi politik juga terlihat
dengan penerimaan harmonisasi dengan
kesadaranhak-hak politik komunitas Muslim-
Kristiani dalam rangka meningkatkan peran
dan kontrol terhadap lembaga-lembaga
pemerintahan dan kebijakan publik sebagai
pengelolaan tindakan komunikasi.

Pengalaman komunikasi agama
komunitas Muslim-Kristiani dalam
mengelola komunikasi untuk mewujudkan
keharmonisan beragama selalu berawal pada
tindakan komunikasi yang empati dan peduli
serta tidak menyinggung satu sama lainnya.
Untuk mewujudkan dan mempertahankan
hubungan harmonis, dimaknai oleh masing-
masing informan, mereka menjaga relasi
dengan cara memahami karakter dan
menerima satu sama lainnya, meredam
potensi konflik, mensyukuri dan senantiasa
berpikir positif, menjaga keterbukaan dan
kerjasama, tidak memahami agama secara
tekstual tanpa memperhatikan konteks
kekinian, tidak melupakan esensinya sebagai
manusia untuk membumikan kedamaian,
kasih sayang, kebaikan, dan keadilan.

Komunitas Muslim-Kristiani tentunya
pasti akan memiliki sebuah pembentukan
makna beragama di dalam dirinya masing-
masing yang kemudian dapat dipahami
oleh mereka, seperti dikemukakan Berger
dan Luckmann bahwa pengetahuan
manusia dibentuk melalui interaksi sosial”
(Littlejohn dan Karen, 2009: 67). Munculnya
pengetahuan ini, dapat dihasilkan dari
sejumlah pengalaman yang mereka alami
pada saat melakukan interaksi dengan
lingkungan di sekitarnya dengan melibatkan
pesan verbal dan nonverbal. Hasil interaksi
dilakukan akan mengembangkan konsep
diri dimiliki yang akan memandang diri
mereka sendiri, bagaimana dan seperti apa,

290



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

dan mereka berpersepsi seperti apa tentang
diri mereka, atas dasar dari persepsi diri
mereka terhadap pandangan orang lain atas
mereka.

Komunitas Muslim-Kristiani merupakan
instrument dalam menciptakan realitas sosial
beragama dan menghasilkan sekumpulan
pengalaman melalui tindakan komunikasi.
Menurut Rogers dan Buber bahwa “
individu dapat mengenal lingkungan
sekitarnya melalui pengalaman. Pengakuan
dan pengungkapan pengalaman individu
melalui proses komunikasi” (Littlejohn dan
Karen, 2009: 313). Pengalaman inimerupakan
sesuatu yang melandasi pengetahuan yang
dimiliki komunitas Muslim-Kristiani
dengan pernyataan bahwa: “... all objects
of knowledge must conform to experience”

sesuai

(Moustakas, 1994: 44). Pengalaman
komunitas Muslim-Kristiani yang akan
memunculkan keragaman fenomena
suatu realitas sosial dalam kehidupan

beragama, terakumulasi menjadi sebuah
kesadaran yang sejalan dengan pernyataan
“.. fenomena adalah sesuatu yang masuk
dalam kesadaran, baik berbentuk persepsi,
khayalan, keinginan dan pikiran” (Kuswarno,
2009: 5).

Perlakuan Penerimaan Beragama

Pengalaman komunikasi agama di alami
komunitas ~ Muslim-Kristiani,  mengacu
pada perlakuan lingkungan, baik perlakuan
yang berada dalam konteks kebhinnekaan

ketidaknyamanaan dan harmonisasi
beragama di Kepulauan Maluku.
Komunikasi agama bagian merupakan

media rekonsialisasi masa rehabilitasi pasca
konflik dalam kehidupan beragama di
Kepulauan Maluku dengan simbol-simbol

(Sulaeman)

perdamaian, seperti gong perdamaian,
penjulukan, dan basudara samua dijadikan
relasi harmonisasi dengan perlakuan yang

positif bagi komunitas Muslim-Kristiani,
seperti nilai-nilai gotong-royong, saling
menghormati  kebebasan  menjalankan

ibadah sesuai dengan agamanya, kerja
sama di kalangan intern maupun antarumat
beragama, kematangan, keterbukaan sikap
para penganut agama.

Perlakuan beragama  diwujudkan
dalam keharmonsan dengan hubungan
yang saling toleran serta menghormati
agama dan ibadah yang mereka lakukan
pada malam hari raya keagamaan,
komunitas Muslim-Kristiani saling menjaga
keamanan rumah peribadatan masjid-
gereja, saling mengunjungi dan memberi
ucapan selama pada hari raya keagamaan,
keterlibatan berpartisipasi pada Musabaqgah
Tilawatil Qur'an dan Pesparawi Gereja,
serta pembangunan rumah peribadatan.
Kesemuanya untuk mewujudkan
harmonisasi beragama yang merupakan
kesadaran untuk membangun kebersamaan.
Perlakuan penerimaan kehidupan beragama
yang bersifat harmonis pada dasarnya
merupakan pengakuan adanya kebebasan
dalam memeluk agama yang diyakini
sepanjang tidak mengganggu tindakan
komunikasi satu sama lainnya.

Penerimaan  perlakuan  beragama
komunitas Muslim-Kristiani berupa
saling memahami eksistensi manusia dan
membuka diri untuk saling mengenal dan
saling belajar kebudayaan. Sikap komunitas
Muslim-Kristiani secara keterbukaan,
kesetiaan dan kesediaan untuk saling
mendengarkan dan memberikan segala
yang diketahuinya. Sikap-sikap ini dijadikan
metode mewujudkan harmonisasi beragama

291



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

dengan sendirinya dapat membangun
kehidupan beragama dengan kerendahan
hati bersih dari sikap prasangka, dan adanya
kesediaan membuka diri untuk menerima
segala kebhinnekaan yang dikomunikasikan
dan membuka diri menerima segala ide.
Indikasi lain yang mendukung adalah:

1. Adanya kesadaran dan kerendahan
hati dari komunitas Muslim-Kristiani
akan pentingnya perlakuan penerimaan
beragama harmonis yang menjadi
pengalaman masa lalu terjadinya
konflik yang telah merusak tatanan
keharmonisan kehidupan beragama
dan berpotensi menumbuhkan sikap
dan tindakan komunikasi fanatisme
beragama, prasangka, streotype, dan
eksklusif komunitas Muslim-Kristiani.

2. Tumbuhnya jiwa pemersatu yang
disimbolkan gong perdamaian dan
budaya basudara samua yang tidak

saling merendahkan, menghina,
kebencian, ketakutan dan prasangka
beragama.

3. Adanyaikatan pemersatu sebagai model
kehidupan  harmonisasi  beragama
dengan simbolisasi komunikasi

nonverbal “gong perdamaian” dalam
budaya pela gandong sebagai ikatan
kekerabatan kebhinnekaan agama.

4. Simbol-simbol penjulukan obet-merah
dan acang-putih, di kelompok obet-
merah identik dengan Kristiani, acang-
putih identik dengan Muslim, sebagai

simbolisasi  berlaku di Kepulauan
Maluku menunjukkan hubungan
komunitas ~ Muslim-Kristiani ~ yang
saling memuliakan, keterbukaan

dengan kemauan untuk saling belajar
sebagai simbol komunikasi nonverbal
penjulukan beragama.

Faktor pendukung inilah yang disebut
dengan  sepakat dalam  keragaman
keyakinan  komunitas  Muslim-Kristiani.
Meskipun berbeda keyakinan dan agama,
namun tetap menjaga komunikasi yang
relatif harmonis dalam interaksi. Walaupun
berbeda agama yang dianut, mereka
mampu mengaktualisasikan potensi dasar
manusia yang cenderung berbuat kebaikan
dan kebajikan bagi kesejahteraan untuk
mewujudkan kehidupan harmonis melalui
pemahaman agama, menekankan pada
pemaknaan secara eksternal dan internal
agama. Pemaknaan internal menunjukkan
bahwa komunitas Muslim-Kristiani tetap
menyakini kebenaran agama dipeluknya.
Sedangkan eksternal menunjukkan
ada kebenaran seharusnya juga perlu
dihormati, dan rasa memiliki kultural yang
sama membangun hidup dan kehidupan
beragama.

Perlakuan  kebhinnekaan  ketidak-
nyamanan beragama, seperti merasa ajaran
agama yang dipeluknya, sedangkan agama-
agama lain dituduh sesat, pemeluknya
terkutuk dalam pandangan Tuhan, fanatisme
dangkal, sikap sentimen, cara-cara agresif
dalam penyebaran agama, ketidakmatangan

dan  ketertutupan penganut agama,
pengaburan nilai-nilai  ajaran agama
antara satu agama dengan lainnya.

Dalam perkembangannya simbol-simbol
kehidupan beragama melalui komunikasi
agama dan nilai-nilai keyakinan cenderung
dipahami secara emosional, perbedaan
dalam melakukan tindakan komunikasi
yang memicu munculnya disharmonisasi

beragama  komunitas  Muslim-Kristiani,
karena tidak adanya kesadaran untuk
memahami dan memberikan toleransi.

Kurangnya kesadaran akan pemahaman dan

292



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku

toleransi beragama merupakan kemauan
dan kemampuan komunitas Muslim-
Kristiani dengan perlakuan kebhinnekaan
ketidaknyamanan beragama dan tidak
menghargai nilai-nilai kemanusian untuk
saling menghormati dan tidak memberikan
kebebasan  setiap  pemeluk  agama
menjalankan ajarannya.

Penerimaan pelakuan kebhinnekaan
ketidaknyamanan beragama komunitas
Muslim-Kristiani  dipengaruhi  beberapa

perlakuan di antaranya:
1. Tidak ada sikap saling menghormati
integritas kepercayaan.

2. Sikap stereotype, seperti komunikasi
verbal “kafi".

Tidak ada kejujuran dan keterbukaan;

4. Mencari persamaan dan  bukan
perbedaan.
5. Kurangnya pemahaman agama

mendasar mengenai hak hidup agama
lain pada aspek ritualitas keagamaan,
praksis sosial, keseimbangan antara
ritualitas keagamaan dengan praksis
sosial.

Kebhinnekaan ketidaknyamanan
merupakan perlakuan penerimaan tindakan
komunikasi  komunitas  Muslim-Kristiani
yang memiliki dimensi hubungan tidak
sehat sebagaimana dijelaskan Rogers
dalam Littlejohn dan Foss, "“.. individu
memiliki sikap negatif kecenderungannya
memunculkan ketidakharmonisan
menciptakan ketidakcocokan pemahaman
dalam kehidupannya” (Littlejohn dan Karen,
2009: 310). Tindakan komunikasi beragama
komunitas Muslim-Kristiani menunjukkan
penerimaan perlakuan ketidaknyamanan
pada lingkungan. Ketidaknyamanan
disebabkan, baik pesan verbal dan nonverbal

(Sulaeman)

yang berdampak pada psikologi diri bersifat
melemahkan diri  komunitas  Muslim-
Kristiani.

Karena itu, hidup beragama diperlukan
kerjasama praksis berorientasi agama dan
mengajarkan agar komunitas Muslim-
Kristiani ~ lebih  mampu  menghargai
kebhinnekaan agama dalam kehidupan
beragama. Di sisi lain, toleransi hidup dan
kehidupan beragama, agama tidak dilihat
sebagai ancaman, melainkan sebagai
pandangan atau jalan hidup mengandung
kebaikan dan  kebenaran. Kemudian
komunitas Muslim-Kristiani saling
menghargai nilai-nilai kemanusiaan dan
menghormati kebhinnekaan agama sebagai
kemitraan berkomunikasi.

PENUTUP

Berdasarkan atas hasil penelitian yang
telah diuraikan mengenai pengalaman
komunikasi agama komunitas Muslim-
Kristiani di Kepulauan Maluku melalui
interaksi dan komunitasi yang dialami di
lingkungan sekitarnya dengan memaknai
kehidupan beragama pada
kemanusiaan dan kebhinnekaan agama.
Pemaknaan pengalaman komunikasi
tersebut merupakan bentuk dari tindakan
komunikasi dilakukan komunitas Muslim-
Kristiani yang masih masih satu keturunan,
saling bersaudara, setidaknya sebagai
sesama saudara dan sesama manusia,
maka harus saling menghormati dan
tercipta kesetaraan dengan menghargai
kbhinnekaan agama.

nilai-nilai

Pengalaman  komunikasi komunitas
Muslim-Kristiani dialami dengan penerimaan
perlakuan beragama positif dan negatif
berdasarkan kehidupan beragama harmonis

293



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

dan kebhinnekaan ketidaknyamanan
beragama di Kepulauan Maluku. Perlakuan
penerimaan beragama harmonis didukung
karena adanya kesadaran dan kerendahan
hati, munculnya jiwa pemersatu basudara
samua, ikatan pemersatu simbol komunikasi
nonverbal gong perdamaian, dan penjulukan

sebagai simbol beragama. Kemudian
perlakuan penerimaan kebhinnekaan
ketidaknyamanan beragama berdampak

psikologi pada komunitas Muslim-Kristiani

yang bersifat melemahkan diri secara
disharmonis beragama.
Penelitian  ini  telah  membahas

beberapa aspek pemaknaan pengalaman
komunikasi agama yang dialami komunitas
Muslim-Kristiani.  Banyak  aspek lain
yang masih perlu dilakukan penelitian,
salah satunya adalah bagaimana pola-
pola komunikasi agama melalui interaksi
sosial, budaya, dan keagamaan. Dengan
menggunakan perspektif fenomenologi,
dapat mengeksplorasi pola-pola komunikasi
beragama  komunitas  Muslim-Kristiani.
Tentu saja topik ini berada di luar diskusi
pada penelitian ini.

Tindakan  komunikasi  berdasarkan
pengalaman komunikasi beragama
DAFTAR PUSTAKA

dilakukan komunitas Muslim-Kristiani di
Kepulauan Maluku perlu mengembangkan
komunikasi  dialogis  untuk
kebhinnekaan agama dan tidak mencampuri
doktrin keyakinan dan praktik peribadatan.
Untuk itu diharapkan campur tangan
pemerintah mengsosialisasikan nilai-nilai
gong perdamaian dan basudara samua
dengan konsep kebersamaan dan keadilan.

menerima

Kepada para pengambil kebijakan dari
tingkat pusat sampai ke daerah dan para
pelaksana kebijakan di lapangan, khususnya
yang berkaitan  dengan  kehidupan
beragama, hendaknya dalam merancang
dan melaksanakan kebijakan pembangunan
kehidupan beragama harmonis, perlu
mendasarkan diri pada pandangan, perasaan
dan kebutuhan nyata komunitas Muslim-
Kristiani di Kepulauan Maluku. Dengan
adanya regulasi pengambil kebijakan
dapat menjaga untuk tidak memicu konflik,
namun mewujudkan harmonisasi beragama
berdasarkan ~ penghormatan
kemanusiaan dan menghargai kebhinnekaan
agama.

nilai-nilai

Alwasilah, AC. 2003. Pokoknya Kualitatif: Dasar-Dasar Merancang dan Melakukan Penelitian Kualitatif.
Bandung: Pustaka Jaya Bekerjasama dengan Pusat Studi Sunda.

Basrowi dan Sukidin. 2002. Metode Penelitian Kualitatif: Perspektif Mikro. Surabaya: Insan Cendikia.

Berger, Peter Ludwiq dan Thomas Luckmann. 1996. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books.

Hafiar, Hany. 2016. "Pengalaman Komunikasi Pemulung Tentang Pemeliharaan Kesehatan dan
Lingkungan di TPA Bantar Gebang", dalam Jurnal Kajian Komunikasi. Volume 4 Nomor 2, Desember

2016, him. 219 s/d 228.

Ishomuddin. 1977. Sosiologi Perspektif Islam. Malang: UMM Press.

294



Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku  (Sulaeman)
Kuswarno, Engkus. 2009. Metode Penelitian Komunikasi: Fenomenologi, Konsepsi, Pedoman, dan Contoh
Penelitian. Bandung: Widya Padjadjaran.

Levin, J. 2001. God, Faith, and Health Exploring the Spirituality-Healing Connection. New York: John
Wiley & Son, Inc.

Lindlof, T.R. 1995. Qualitative Communication Research Methods. California: Sage Publications.

Littlejohn, SW & Karen, AF. 2009. Theories of Human Communication. 8th ed. Belmont California:
Wadsworth Publishing Company.

Majid, Nurcholis Majid. 1986. Agama dan Masyarakat dalam Manusia Indonesia, Individu, Keluarga dan
Masyarakat. Cet. I; Jakarta: Akademika Presindo.

Manurung, Martin. 1999. Ada Komando Tersembunyi di Ambon. Jakarta: Detikcom Digital Life.

Marzali, Amri. 2016. "Agama dan Kebudayaan", dalam UMBARA: Indonesian Journal of Anthroplogy,
Volume 1 Nomor 1, Juli 2016, him. 57 s/d 75.

Moleong, J. Lexy. 2017. Metodologi Penelitian Kualitatif. Cet. XXIV; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.
Moustakas, C. 1994. Phenomenological Research Methods. London: Sage Publications.

Mulyana, Deddy. 2018. Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma Baru Ilmu Komunikasi dan Ilmu
Sosial Lainnya. Cet. IX, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Mulyana, Deddy & Sulaeman. 2016. "People with Lobster - Claw Syndrome: A Study of Oligodactyly
Sufferers and their Communication Experiences in the Village of Ulutaue, South Sulawesi, Indonesia",
dalam Mediterranean Journal of Social Sciences MCSER Publishing, Rome-Italy. Volume. 7 Nomor.
1 S1. January 2016, him. 136-144.

Nuriyanto, Lilan Karin. 2017. "Kerukunan Umat Beragama di Kota Surakarta: Studi Kasus Relasi Antara
Masjid Al-Furgon dan Gereja Bethel Injil Sepenuh “Nafiri Sion” Karangturi”, dalam Jurnal Penamas.
Volume 30 Nomor 2. Juli-September 2017, him. 145-162.

O’'Dea, Thomas F. 1969. The Sociology of Religion. New Delhi: Prentice-Hall of India Private Limited.
Rakmat, Jalaluddin. 1986. Islam Alternatif. Bandung: Mizan.

Rosidin. 2015. "Relasi Mayoritas-Minoritas Umat Beragama: Pengalaman Masyarakat Tegal dalam
Pendirian Rumah Ibadah Kong Miao", dalam Jurnal Penamas. Volume 28 Nomor 1. April-Juni
2015, him. 155-168.

Salim, A. 2006. Teori dan Paradigma Penelitian Sosial. Yogyakarta: Tiara Wacana.
Schutz, Alfred. 1972. The Phenomenology of the Social World. London: Heinemann Educational Book.

Sulaeman. 2014. "Konstruksi Makna dan Perilaku Komunikasi Penyandang Oligodaktili: Studi
Fenomenologi Penyandang Oligodaktili di Kampung Ulutaue Kabupaten Bone", dalam Disertasi.
Bandung: Program Studi Ilmu Komunikasi Program Pascasarjana Universitas Padjadjaran.

Sulaeman & rta, S. 2017. "Motif Da'i Berdakwah di Kota Ambon. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary”,
dalam Journal of Islamic Studies. Volume 13 Nomor. 2. Desember 2017, him. 240-264.

Sulaeman. 2018. "Dramaturgi Penyandang Oligodaktili", dalam Jurnal Aspikom. Volume 3 Nomor 4,
Januari 2018, him. 662-674.

295



Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

Sulaeman dan Mahdi Malawat. 2018. Bakupukul Manyapu: Komunikasi Ritual Masyarakat Adat Mamala.
Cet. I. Ambon: LP2M IAIN Ambon.

Sulaeman dan Muhammad Rijal. 2018. "Environment Communication: Symbolic Meaning of Forest of

Tribal Peoples of Naulu Central Moluccas", dalam The Social Sciences. Volume 13 Nomor 5, Mei
2018, him. 1006-1013.

West, Richard dan Lynn H. Turner. 2012. Introducing Communication Theory: Analysis and Aplication.
Penerjemah Maria Natalia Damayanti Maer. Jakarta: Salemba Humanika.

296



