
iJurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

JURNAL PENELITIAN AGAMA DAN MASYARAKAT

PENAMAS
Volume 31, Nomor 2, Juli - Desember 2018

Halaman 251 - 490

DAFTAR ISI

LEMBAR ABSTRAK ----------------------------------------------------------------- 	 251 -264

ANALISIS TEORI AROUSAL DAN PERTIMBANGAN SOSIAL (SOCIAL JUDGEMENT) 
TERHADAP MANTAN ANGGOTA GAFATAR DI KABUPATEN LEBAK PROVINSI 
BANTEN

Daniel Rabitha --------------------------------------------------------------------- 	 265 - 276

PENGALAMAN KOMUNIKASI AGAMA KOMUNITAS MUSLIM-KRISTIANI DI 
KEPULAUAN MALUKU

Sulaeman -------------------------------------------------------------------------- 	 277 - 296

RELEVANSI  PEMAHAMAN AGAMA DENGAN INTERAKSI SOSIAL SISWA 
(STUDI PADA SEKOLAH MENENGAH ATAS NEGERI (SMAN) SE-KECAMATAN 
TANAHSAREAL, KOTA BOGOR)

M. Dahlan R. ----------------------------------------------------------------------- 	 297 - 310

PEMANFAATAN TEKNOLOGI INFORMASI DAN KOMUNIKASI DALAM 
PEMBELAJARAN DI KELAS COMPUTER BASED TEST (STUDI MAN 1 KOTA 
BEKASI)

Saimroh ---------------------------------------------------------------------------- 	 311 - 326

AL-BUGISI DAN PENDIDIKAN KADER ULAMA

Ilham ------------------------------------------------------------------------------- 	 327 - 346



ii Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

KOMPETENSI PENYULUH AGAMA DALAM MENYUSUN NASKAH MATERI HAK 
ASASI MANUSIA (HAM)

Dudung Abdul Rohman ----------------------------------------------------------- 	 347 - 360

SURAKARTA BERGERAK (REKONSTRUKSI SEJARAH PERGERAKAN DI 
SURAKARTA AWAL ABAD KE 20)

Syamsul Bakri ---------------------------------------------------------------------- 	 361 - 378

IKATAN KEKERABATAN DAN KEDAMAIAN UMAT BERAGAMA (STUDI KASUS 
DI DESA KERTA JAYA, KECAMATAN PEBAYURAN, KABUPATEN BEKASI, JAWA 
BARAT)

Rudy Harisyah Alam --------------------------------------------------------------- 	 379 - 396

PENDIDIKAN KEPERCAYAAN TERHADAP TUHAN YANG MAHA ESA: 
PEMENUHAN HAK SISWA PENGHAYAT DI SEKOLAH

Zakiyah ---------------------------------------------------------------------------- 	 397 - 418

PENDIDIKAN BERBASIS ADAB DALAM PERSPEKTIF AHMAD HASSAN

Syarif Hidayat ---------------------------------------------------------------------- 	 419 - 432

EVALUASI KEBUTUHAN DAN PEMBINAAN GURU PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 
DI SEKOLAH

Lisa’diyah Ma’rifataini ------------------------------------------------------------- 	 433 - 448

SEMANGAT KEBANGSAAN DALAM KITAB AL-NAGHAM KARYA KH. AHYAUDDIN 
IBN KH. ANWAR IBN HAJI KUMPUL SERIBANDUNG

Zulkarnain Yani -------------------------------------------------------------------- 	 449 - 466

PERSPEKTIF SISWA DALAM BINGKAI KEBANGSAAN (STUDI KASUS PADA 
ORGANISASI ROHIS SMAN 1 SLEMAN YOGYAKARTA)

Mulyani Mudis Taruna ------------------------------------------------------------- 	 467 - 482

INDEKS PENULIS ------------------------------------------------------------------ 	 483 - 486

PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN AGAMA DAN MASYARAKAT -------- 	 487 - 490



iiiJurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, Volume 31 Nomor 2, Juli-Desember Tahun 2018 
dapat diterbitkan dan hadir di hadapan pembaca. Penerbitan edisi kali ini bersamaan dengan 
perubahan susunan Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS terhitung sejak Januari 2017. Jurnal 
PENAMAS mulai tahun itu juga memulai pengelolaannya dengan menggunakan Open 
Journal System (OJS). Sistem ini memungkinkan artikel-artikel yang terbit di setiap edisinya 
dapat diunduh secara lengkap melalui website Jurnal PENAMAS. Kami berharap, perubahan 
pengelolaan menjadi OJS ini menjadikan diseminasi artikel dapat tersebar lebih luas melalui 
media online.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 13 (tigabelas) artikel, yang terbagi ke 
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama 
dan Keagamaan, serta Lektur dan Khazanah Keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian 
ini menjadi fokus Jurnal PENAMAS, sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai lembaga 
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Perubahan pengelolaan jurnal menjadi OJS ini cukup mempengaruhi proses editorial. 
Misalnya, proses koreksi dan revisi dari penulis ke Tim Redaksi, begitu pun dari penulis ke 
Mitra Bestari, dan sebaliknya mengalami beberapa kali kesalahan dalam proses submission 
dan uploading secara online. Salah satu penyebabnya adalah karena kekurangpahaman 
sistem OJS dari beberapa penulis dan anggota Tim Redaksi dan juga Mitra Bestari. Karenanya, 
terdapat perbedaan waktu penerbitan dengan waktu pengesahan naskah pada nomor kali 
ini. Selain itu, kami kerap mengalami kendala teknis, sehingga membuat website PENAMAS 
tidak dapat diakses.

Mulai edisi tahun ini (2018), Tim Redaksi memutuskan bahwa dalam rangka mendukung 
sistem OJS ini, maka jumlah edisi Jurnal PENAMAS akan dikurangi menjadi dua edisi atau 
nomor. Dengan frekuensi penerbitan dua edisi dalam setahun, kami berharap akan lebih 
mudah dalam mengelola Jurnal PENAMAS dengan sistem OJS. Selain itu, mulai tahun ini 
juga, Tim Redaksi akan menghilangkan imbuhan "ke" dan "an" pada kata “Keagamaan" 
dan "Kemasyarakatan", tapi tetap mempertahankan nama terbitan jurnal, yaitu: PENAMAS. 
Tujuannya, untuk memperjelas akronim atau singkatan Jurnal PENAMAS, yaitu: Jurnal 
Penelitian Agama dan Masyarakat. Namun demikian, pada bagian sinopsis Tim Redaksi akan 
menjelaskan bahwa Jurnal PENAMAS ini menerbitkan hasil-hasil penelitian dan pemikiran 
yang terkait dengan masalah-masalah Keagamaan dan Kemasyarakatan, yang terbagi dalam 
tiga bidang, yakni: Kehidupan Keagamaan, Pendidikan Agama dan Keagamaan, serta Lektur 
dan Khazanah Keagamaan. Kami yakin, dengan perubahan ini akan menunjukkan kekhasan 
Jurnal PENAMAS dibanding jurnal-jurnal lainnya.

Akhirnya, segenap Dewan Redaksi mengucapkan terima kasih kepada seluruh anggota 
Tim Redaksi, terutama para Mitra Bestari, dan berbagai pihak yang telah membantu proses 



iv Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman i - iv

editorial pada edisi kali ini, yakni: Prof. Dr. H. Nanang Fatah, M.Pd (Universitas Pendidikan 
Indonesia); Prof. Dr. H. Muhammad Hisyam, M.A. (Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia); 
Prof. Dr. H. Imam Tholkhah, M.A. (Sekolah Tinggi Agama Islam La Roiba Bogor); H. Hendri 
Tanjung, Ph.D (Universitas Ibn Khaldun Bogor); Prof. Dr. H. Zulkifli Harmi, M.A. (Universitas 
Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Dr. H. Abdul Azis, M.A. (Universitas Islam Jakarta); 
Fuad Fakhrudin, Ph.D (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Prof. Dr. H. 
Abudin Nata, M.A. (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta); Lukman Hakim, 
Ph.D (Universitas Muhamadiyah Jakarta); Prof. Dr. H. Dwi Purwoko, M.Si (Lembaga Ilmu 
Pengetahuan Indonesia); dan Prof. Dr. H. Marzani Anwar, M.Pd.I (Balai Litbang Agama Jakarta), 
yang telah memberikan koreksi dan saran perbaikan untuk artikel-artikel yang terbit pada 
Volume 31 Nomor 2, Juli-Desember Tahun 2018 ini. Juga, tak lupa kami ucapkan terima kasih 
kepada Firdaus Wajidi, Ph.D (Universitas Negeri Jakarta) dan Ahmad Noval, M.Pd (Universitas 
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung) selaku editor bahasa untuk abstrak berbahasa 
Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan 
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan 
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Desember 2018
Dewan Redaksi



277277

PENGALAMAN KOMUNIKASI AGAMA
KOMUNITAS MUSLIM-KRISTIANI DI KEPULAUAN MALUKU

RELIGIOUS COMMUNICATION EXPERIENCES
OF THE MUSLIM-CHRISTIAN COMMUNITY IN MOLUCCAS ISLANDS

SULAEMAN

Abstract
Religious communication is the activity of Christian-Muslim community based 
on a trust in the process of communication. The religious communication was a 
part of the reconcialition media in the rehabilitation of post-conflict in religious 
life in Moluccas islands. Some platforms of religious life, such as the peace 
gong, nickname, and basudara samua, become the foundation of relations 
on harmonization while on the other hand they showed disharmonization. 
However, the platforms of religious life through religious communication, 
tended to understand the values of emotional belief, the diversity differences, 
the exclusivity attitude, the ommision of the sins, the trauma of communication 
psychology, the region segregation, and the religious fanaticism. The method 
used in this research was descriptive with qualitative approach based on the 
social action, phenomenology, and symbolic interaction. The research results 
explained that Christian-Muslim community interpreted their religion through 
interaction and communication with the treatment of positive and negative 
religious acceptance based on the experiences of religious communication of 
diversity, inconvenience, and harmonization of the religion in the Mollucas 
islands.

Keywords:	 Muslim-Christian, Experience Communication, Religious 
Communication, Phenomenology.

Abstrak
Komunikasi agama merupakan tindakan komunitas Muslim-Kristiani 
berdasarkan kepercayaan dalam melakukan proses komunikasi. Komunikasi 
agama sebagai bagian media rekonsialisasi masa rehabilitasi pasca 
konflik dalam kehidupan beragama di Kepulauan Maluku. Beberapa 
simbol kehidupan beragama, seperti gong perdamaian, penjulukan, dan 
basudara samua dijadikan relasi harmonisasi, di sisi lainnya menunjukkan 
dishamonisasi. Namun perkembangannya, simbol-simbol kehidupan 
beragama melalui komunikasi agama, cenderung memahami nilai-nilai 
keyakinan dengan emosional,  kebhinnekaan perbedaan, sikap eksklusivitas, 
pembiaran kemungkaran, trauma psikologi komunikasi, segregasi wilayah, 
dan fanatisme beragama. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
berdasarkan perspektif tindakan sosial, fenomenologi, dan interaksi simbolik. 
Hasil penelitian menjelaskan komunitas Muslim-Kristiani memaknai dirinya 
beragama melalui interaksi dan komunikasi dengan perlakuan penerimaan 
beragama positif dan negatif berdasarkan pengalaman komunikasi agama 
kebhinnekaan ketidaknyamanan dan harmonisasi beragama di Kepulauan 
Maluku.

Kata Kunci:	 Muslim-Kristiani, Pengalaman Komunikasi, Komunikasi Agama, 
Perspektif Fenomenologi.

Sulaeman
Institut Agama Islam Negeri 

Ambon
Jalan Dr. H. Tarmizi Taher - 

Kebun Cengkeh Kota Ambon 
Maluku

Email: sulaeman@iainambon.
ac.id

Naskah Diterima:
Tanggal 7 Agustus 2018;
Revisi 8 November - 12 

Desember 2018;
Disetujui 12 Desember 2018



278

PENDAHULUAN
Agama, sebagaimana dikatakan Feuerbach, 
merupakan “kebutuhan ideal bagi umat 
manusia. Agama berperan penentuan 
dalam kehidupan, manusia tidak dapat 
hidup dengan sempurna tanpa melalui 
bimbingan agama (Rakhmat, 1986: 86). Jika 
agama dipahami dalam kehidupan kolektif 
para penganutnya, agama menjadi sesuatu 
sangat sensitif, dapat melahirkan sikap 
fanatik dan merasa paling benar sendiri. 
Dengan cara pandang seperti ini, sikap itu 
dapat memicu lahirnya konflik (Ishomuddin, 
1977: 111). Agama tidak harus dipahami 
secara dogmatis belaka yang menjadikan 
agama sensitif terhadap konflik komunitas 
agama.

Menurut Manurung (1999: 2), konflik 
terjadi di sebagian wilayah Indonesia, 
termasuk Provinsi Maluku, dipicu berbagai 
aspek dan lebih kompleks, di antaranya 
komunitas beragama mengkristal dalam 
sentimen keagamaan. Disebabkan peran 
simbolisasi ornamental sebagai akibat 
kooptasi kekuasaan. Komunitas beragama 
menjadi kehilangan arah dan panutan. 
Sebab, koneksi komunitas dan pimpinan 
agama menjadi terputus karena intervensi 
kekuasaan (Manurung, 1999: 3). Agama tidak 
harus dipahami secara dogmatis belaka, 
namun harus dipahami secara rasional dan 
objektif agar pluralitas agama dapat diterima 
sebagai suatu keniscayaan, sehingga 
kerukunan beragama dapat terwujud secara 
harmonis. Salah satu pendekatan relevan 
adalah komunikasi agama.

Komunikasi agama dianggap sebagai 
kebutuhan hidup paling mendasar, manusia 
dapat melakukan interaksi antarsesamanya 
dengan baik hanya dengan perantara 
komunikasi. Melalui interaksi manusia 

memperoleh informasi mengenai kebutuhan 
untuk memenuhi kelangsungan hidupnya di 
lingkungan sekitarnya. Dalam agama Islam 
pun, komunikasi merupakan persoalan urgen 
dan sangat esensial bagi manusia dalam 
menjalankan tugasnya sebagai “khalifah fi 
al-arḍ” yaitu menegakan agama (ḥurasah 
al-dīn) dan mengatur serta mengelola 
alam (siyasah al-dun’ya) demi tercapainya 
kesejahteraan serta kebahagiaan di dunia 
dan akhirat.

Untuk mencapai tujuan kehidupan 
manusia, komunikasi agama memungkinkan 
komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan 
Maluku melakukan komunikasi 
berdasarkan kepercayaan yang dimiliki 
untuk mempertemukan kepentingan dan 
keinginan masing-masing. Komunikasi 
mana harus timbal-balik, dapat menciptakan 
kesamaan pemahaman untuk mencapai 
kesepakatan dan keputusan bersama. 
Tindakan komunikasi seperti itu hanya 
akan berlangsung secara baik dan efektif 
jika didasarkan atas kemauan baik (good 
will) kedua belah pihak (Muslim-Kristiani). 
Yang terpenting lagi adalah bagaimana 
proses komunikasi melalui interaksi itu 
dilaksanakan secara baik sehingga dapat 
mencapai tujuan hidup beragama yang 
harmonis di lingkungan sekitarnya.

Komunikasi agama menjadi penting 
sebagai media rekonsiliasi pada masa 
rehabilitasi pasca konflik komunitas Muslim-
Kristiani. Inilah yang menjadi fokus kajian 
dalam penelitian dengan pertimbangan, 
di antaranya: (a) komunitas Muslim-
Kristiani lebih cenderung memahami nilai-
nilai ajaran agamanya secara emosional. 
Kurang menunjukkan tindakan keagamaan 
yang mengarah pada pembentukan 
keimanan, ketakwaan, dan keadilan sosial, 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



279

(b) penumpulan peran pemimpin agama. 
Peminpin agama seharusnya menjadi 
panutan dan control of life serta sumber 
inspirasi komunitas beragama, telah 
ditebas menjadi alat politique,  (c) masih 
adanya sikap eksklusivitas dari pemimpin 
agama terhadap agama lain, (d) kebiasaan 
komunitas Muslim-Kristiani dalam beribadah 
mulai luntur, membangun kebersamaan 
semakin renggang dan jiwa persaudaraan 
secara internal maupun eksternal semakin 
mengendur, (e) kemungkaran yang terjadi 
tetap dibiarkan dan tidak heran jika di 
beberapa wilayah di Kepulauan Maluku 
komunitas Muslim-Kristiani sering terlibat 
tawuran dan perkelahian, (f) masih adanya 
trauma psikologi dan segregasi penduduk 
atas dasar agama yang melanggengkan 
dendam, kebencian dan melemahnya ikatan 
kekerabatan yang menandai hilangnya 
identitas atau jati-diri serta percaya diri, 
dan (g) adanya tindakan fanatisme agama, 
menumbuhkan belief atau saling curiga, 
prasangka, dan stereotype antarkomunitas 
Muslim-Kristiani.

Indikasi awal yang diperoleh pada 
saat studi penjajakan adalah terdapat 
aspek-aspek kecenderungan dari setiap 
unsur untuk mewujudkan keharmonisan 
kehidupan beragama sangat dipengaruhi 
oleh bagaimana komunitas Muslim-Kristiani 
mengkonstruksi diri dalam beragama. 
Konstruksi diri beragama membentuk konsep 
diri yang digunakan dalam mereaksikan diri 
komunitas Muslim-Kristiani di lingkungan 
sekitarnya. Konsep diri seperti ini dilandasi 
motivasi diri bahwa agama sebagai setting 
tempat untuk mencari makna hidup 
manusia. Penemuan hidup final dan ultimate 
pada urutannya, akan menyediakan sumber 

motivasi tindakan individu dalam hubungan 
sosialnya (Majid, 1986: 178-179).

Komunitas Muslim-Kristiani melakukan 
tindakan komunikasi agama berdasarkan 
pengalaman yang tidak terlepas dari penilaian 
dan kepercayaan dimiliki bersumber 
dari rangkaian proses pemahaman dan 
mempelajari ajaran agama. Setiap individu 
Muslim-Kristiani akan berbeda dan 
memiliki kadar interpretasi keberagaman 
dalam memahami ajaran agamanya, sesuai 
dengan kemampuannya masing-masing. 
Akibat perbedaan-perbedaan pemahaman 
relasi beragama, akan memunculkan 
disharmonisasi komunitas Muslim-Kristiani 
atau hubungan beragama menjadi renggang. 
Keharmonisan kehidupan beragama tidak 
terjalin dengan baik dalam melakukan 
tindakan proses interaksi komunikasi di 
antara umat beragama.

Di Kepulauan Maluku pernah mengalami 
konflik, telah merusak tatanan keharmonisan 
kehidupan beragama dan berpotensi 
menumbuhkan sikap dan tindakan 
komunikasi fanatisme beragama, prasangka, 
streotype, dan eksklusif komunitas Muslim-
Kristiani. Di sisi lain, adanya pemenuhan 
kepentingan atau kebutuhan emosional para 
penganut agama dalam mengkonstruksi 
dirinya beragama, terbentuknya konsep 
diri mereka berdasarkan pengalaman 
komunikasi agama dialami dalam kehidupan 
sehari-harinya telah membentuk dunia 
sosial yang diyakininya dan berkembang 
menjadi realitas dalam kehidupan beragama, 
sehingga komunitas Muslim-Kristiani kurang 
bisa membedakan antara kepentingan 
kehidupan kolektif dan personal sebagai 
individu Muslim-Kristiani.

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



280

Dalam menanggapi realitas sosial 
tersebut, pertanyaan perlu ditanyakan 
adalah pengalaman komunikasi apa dialami 
komunitas Muslim-Kristiani memaknai 
dirinya beragama melalui interaksi dan 
komunikasi dengan perlakuan penerimaan 
beragama.

Kerangka Konsep

Identitas Beragama

Identitas merupakan suatu fenomena yang 
timbul dari dialektika antara individu dan 
masyarakat (Berger dan Luckmann, 1966: 
249). Dalam perspektif komunikasi, identitas 
dibentuk melalui komunikasi dengan 
orang lain. Erikson berpendapat bahwa 
identitas sebagai: “… a subjective sense of 
an invigorating sameness and continuity” 
(Sulaeman dan Sulastri, 2017: 240-264). 
Identitas sebagai bentukan dihasilkan 
melalui serangkaian upaya dan proses 
tertentu memiliki makna tersendiri dalam 
budaya sosial untuk memperkuat pemikiran 
mengenai kesamaan dan keberlangsungan 
secara subjektif.

Identitas beragama dimiliki komunitas 
Muslim-Kristiani merupakan bentukan 
yang dihasilkan sejumlah tindakan proses 
interaksi komunikasi agama di lingkungan 
sekitarnya. Interaksi ini memiliki makna 
tersendiri berdasarkan pengalaman 
beragama komunitas Muslim-Kristiani 
dalam mewujudkan harmonisasi kehidupan 
beragama di lingkungan sekitarnya.

Pengalaman Komunikasi

Pengalaman dirasakan oleh informan 
penelitian mempunyai makna bagi para 

subjek itu sendiri dan pengalaman dirasakan 
saling berkesinambungan satu sama lain. 
Fenomenologi sendiri menggambarkan 
makna yang berasal dari pengalaman hidup 
bagi beberapa individu mengenai konsep 
atau fenomena dan berdasarkan pada 
pengalaman sadar seseorang. Pendekatan 
fenomenologis berasumsi bahwa manusia 
adalah makhluk kreatif, berkemauan bebas, 
dan memiliki beberapa sifat subjektif lainnya. 
Menurut Husserl subjek menciptakan 
dunianya sendiri menurut perspektifnya 
sendiri yang berbeda dari subjek lain, 
sehingga tercipta dunia subjektif dan 
bersifat relatif (Basrowi dan Sukidin, 2002: 
30-35).

Pengalaman komunikasi bisa terjadi 
karena adanya aktivitas komunikasi. 
Komunikasi adalah pusat paling sentral 
dalam mempertahankan keberlangsungan 
hidup individu dan menjalin hubungan 
antarindividu. Setiap individu harus 
membangun sebuah persepsi yang sama 
meskipun latar belakang pengalaman 
mereka berbeda, hal ini harus terjadi agar 
terjadi komunikasi yang efektif, sehingga 
pesan bisa tersampaikan. Pengalaman 
merupakan sesuatu dialami, dan melalui 
pengalaman inilah setiap individu 
mendapatkan pengetahuan. Pengetahuan 
sendiri berlandaskan pada kesadaran 
melandasi pemaknaan.

Setiap peristiwa dialami akan menjadi 
sebuah pengalaman bagi individu. 
Pengalaman diperoleh mengandung suatu 
informasi atau pesan tertentu. Informasi 
ini akan diolah menjadi pengetahuan. 
Berbagai peristiwa dialami dapat menambah 
pengetahuan individu. Suatu peristiwa 
yang mengandung unsur komunikasi akan 
menjadi pengalaman komunikasi tersendiri 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



281

bagi individu, dan pengalaman komunikasi 
dianggap penting akan menjadi pengalaman 
paling diingat dan memiliki dampak khusus 
bagi individu tersebut (Hafiar, 2016: 219-
228).

Realitas pengalaman komunikasi agama 
komunitas Muslim-Kristiani kadangkala 
dengan perlakuan penerimaan beragama 
positif dan negatif berdasarkan pengalaman 
komunikasi agama kebhinnekaan 
ketidaknyamanaan dan harmonisasi 
kehidupan beragama di Kepulauan Maluku.

Komunikasi Agama 

Fenomena keagamaan dapat dipahami 
melalui beberapa perspektif, di antaranya 
perspektif sosiologi, antropologi sosial, 
dan antropologi kultural. Agama atau 
“religion” dalam bahasa Inggris, termasuk 
apa yang disebut agama wahyu, agama 
natural, dan agama lokal. Agama dalam 
perspektif sosioantropologi atau ilmu sosial 
pada umumnya adalah keterkaitan dengan 
“kepercayaan dan upacara” dimiliki bersama 
oleh suatu kelompok masyarakat (O’Dea, 
1969: 2).

Dasar pemikiran agama berlaku 
umum adalah “kepercayaan.” Tremmel 
menyebutkan, agama adalah cara-
cara manusia berperilaku dalam usaha 
menghadapi aspek-aspek kehidupan 
manusia yang menakutkan dan tidak 
mampu untuk dimanipulasi.” Berbagai 
teknik intelektual, moral dan ritual dilakukan 
merupakan cara-cara manusia bertindak 
menghadapi kehidupannya (Marzali, 2016: 
57-75). Esensi agama manusia adalah suatu 
kepercayaan dari manusia itu sendiri untuk 
melakukan tindakan dalam kehidupan 

beragama. Agama manusia memiliki 
bentangan yang sangat luas mencakup 
komunikasi.

Komunikasi sebagai penyokong 
seluruh hubungan manusia dalam 
mengorganisasikan kehidupan beragama. 
Pengorganisasian ini tergantung pada 
individu sebagai pelaku interaksi 
menyampaikan pesan melalui hubungan 
umpan balik dikembangkan. Komunikasi 
bagian dari proses konstruksi hubungan 
beragama manusia. Prasyarat kehidupan 
manusia adalah komunikasi, dan tidak 
ada kehidupan manusia jika tidak ada 
komunikasi. Karena tanpa komunikasi, 
interaksi antarmanusia tidak mungkin dapat 
terjadi. Dua individu dikatakan melakukan 
interaksi apabila masing-masing melakukan 
aksi dan reaksi. Aksi dan reaksi dilakukan 
manusia berdasarkan kepercayaan yang 
dimiliki merupakan komunikasi agama. 
Komunikasi agama diibaratkan sebagai urat 
nadi kehidupan manusia.

Komunikasi agama adalah cara manusia 
bertindak berdasarkan kepercayaan dalam 
mencari dan menyampaikan informasi 
melalui berbagai saluran yang ada dalam 
jaringan komunikasi masyarakat setempat. 
Komunikasi agama berarti cara manusia 
bertindak berdasarkan kepercayaan dimiliki 
sebagai pelaku komunikasi, karena di sini 
komunikasi agama dimaknai sebagai saling 
berbagi pengalaman beragama.

Penelitian ini berusaha mengungkapkan 
komunikasi agama komunitas Muslim-
Kristiani di Kepulauan Maluku pada 
lingkungan yang dialami dalam kehidupan 
sehari-hari dengan melakukan interaksi 
komunikasi untuk mewujudkan kehidupan 
harmonis beragama di lingkungan sekitarnya 

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



282

yang telah membentuk dunia mereka 
diyakininya dan berkembang menjadi 
realitas dalam kehidupan beragama.

Teori Tindakan Sosial, Fenomenologi, 
dan Interaksionisme Simbolik

Tindakan Sosial

Fenomena komunitas agama dalam 
komunitas Muslim-Kristiani di lingkungan 
sekitar dapat diteropong dengan teori 
tindakan sosial dari Max Weber (1864-
1920). Bagi Weber, tidak semua tindakan 
manusia disebut sebagai tindakan sosial. 
Tindakan manusia dianggap tindakan sosial, 
jika tindakan itu berkaitan dengan perilaku 
orang lain yang berorientasi pada tindakan 
orang lain. Jadi, tindakan sosial merupakan 
tindakan manusia yang memiliki makna 
subjektif bagi pelakunya (Kuswarno, 2009: 
109).

Tindakan sosial Weber ini dapat 
digunakan sebagai pijakan memahami 
fenomena pengalaman komunikasi agama 
komunitas Muslim-Kristiani kepulauan 
di Provinsi Maluku. Karena menurut 
pandangan Weber, komunitas Muslim-
Kristiani melakukan tindakan sosial dalam 
konteks kajian ini bagaimana mereka 
bertindak memaknai dengan perlakuan 
penerimaan beragama dialami berdasarkan 
interpretasi subjektif. Komunitas Islam-
Kristen melakukan interaksi komunikasi 
agama terhadap suatu kelompok objek 
berdasarkan pemahaman, pemaknaan dan 
interpretasinya terhadap objek tersebut.

Fenomenologi

Teori digunakan adalah teori fenomenologi, 
Alfred Schutz. Pengalaman dirasakan 
subjek memiliki makna bagi para subjek 
itu sendiri dan pengalaman dirasakan 
saling berkesinambungan satu sama lain. 
Fenomenologi sendiri menggambarkan 
mengenai makna berasal dari pengalaman 
hidup bagi beberapa individu mengenai 
konsep atau fenomena dan berdasarkan 
pada pengalaman sadar seseorang. 
Pendekatan fenomenologis berasumsi 
bahwa manusia adalah makhluk kreatif, 
berkemauan bebas, dan memiliki beberapa 
sifat subjektif lainnya.

Realitas dunia tersebut bersifat 
intersubjektif, anggota masyarakat berbagi 
persepsi dasar mengenai dunia mereka 
internalisasikan melalui sosialisasi dan 
memungkinkan mereka melakukan interaksi 
atau komunikasi (Mulyana, 2018:23). Menurut 
Schutz, fenomenologi adalah pemahaman 
atas tindakan, ucapan, dan interaksi sebagai 
prasyarat bagi eksistensi sosial siapapun 
(Mulyana, 2018: 62). Bagi Schutz, tindakan 
manusia adalah bagian dari posisinya dalam 
masyarakat, sehingga tindakan individu itu 
bisa jadi hanya merupakan kamuflase atau 
peniruan dari tindakan orang lain yang 
ada di sekelilingnya. Peneliti menggunakan 
teknik untuk mendekati dunia kognitif objek 
penelitian.

Komunitas Muslim-Kristiani 
mempelajari makna dalam melakukan 
tindakan komunikasi melalui interaksi 
komunikasi agama. Pengalaman komunikasi 
agama pada masa lalu dapat memengaruhi 
bagaimana pendapat mereka di masa 
depan dalam menentukan tujuan maupun 
mengambil keputusan. Pembentukan 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



283

makna melalui proses komunikasi karena 
makna tidak bersifat intrinsik terhadap 
apapun. Dibutuhkan konstruksi interpretif 
di antara mereka untuk menciptakan makna 
diri beragama. Bahkan tujuan dari interaksi 
adalah untuk menciptakan makna yang 
sama. Tanpa makna komunikasi akan menjadi 
sangat sulit, bahkan mungkin komunikasi 
itu tidak dapat terjadi. Makna kita bagi 
bersama dengan orang lain, pemaknaan kita 
mengenai dan respon kita terhadap sebuah 
realitas merupakan hasil dari suatu proses 
interaksi untuk memperoleh gambaran 
secara utuh dan menyeluruh mengenai 
pemaknaan dan perlakuan penerimaan serta 
pengalaman komunikasi agama komunitas 
Muslim-Kristiani di lingkungan dialami 
dalam kehidupan sehari-hari.

Pengalaman komunikasi agama bisa 
terjadi karena adanya proses komunikasi 
dan interaksi komunitas Muslim-Kristiani. 
Komunikasi agama, pusat paling sentral 
dalam mempertahankan keberlangsungan 
hidup individu dan menjalin hubungan 
komunitas Muslim-Kristiani. Frank Dance 
menggambarkan proses komunikasi 
dengan menggunakan model spiral (West 
dan Turner, 2012:7). Pengalaman komunikasi 
agama bersifat kumulatif dan dimengaruhi 
masa lalu. Pengalaman di masa sekarang 
secara tidak terelakkan akan memengaruhi 
masa depan individu, penekanannya 
pada proses komunikasi tidak linear dan 
komunikasi sebagai proses yang berubah 
seiring dengan waktu dan berubah di antara 
orang-orang berinteraksi.

Setiap peristiwa dialami Komunitas 
Islam-Kristen akan menjadi sebuah 
pengalaman bagi dirinya. Pengalaman 
diperoleh mengandung informasi atau pesan 
tertentu yang akan diolah menjadi suatu 

pengetahuan. Suatu peristiwa mengandung 
unsur komunikasi akan menjadi pengalaman 
komunikasi agama tersendiri bagi dirinya.  
Pengalaman komunikasi agama dianggap 
penting dan menjadi pengalaman yang 
paling diingat serta memiliki dampak khusus 
bagi dirinya dan pengalaman mereka bisa 
sama. Namun makna dari pengalaman itu 
berbeda-beda bagi setiap komunitas agama. 
Maknalah membedakan pengalaman 
dirinya dengan pengalaman komunitas 
agama lainnya. Makna juga membedakan 
pengalaman yang satu dan pengalaman 
lainnya. Komunitas Muslim-Kristiani 
kepulauan di Provinsi Maluku berbagi 
pengalaman untuk mewujudkan harmonis 
kehidupan beragama. Mereka melakukan 
tindakan komunikasi untuk berbagi dan 
bertukar informasi dari berbagai hal yang 
telah dialami. Pengalaman masa lalu bisa 
memengaruhi pemaknaan bagi setiap 
dirinya.

Interaksionisme Simbolik

Teori interaksionisme simbolik digunakan 
dalam memandu dengan meneropong 
fenomena komunikasi agama komunitas 
Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku. 
Bogdan dan Taylor mengemukakan 
interaksionisme simbolik, “salah satu 
dari pendekatan utama dalam tradisi 
fenomenologis (Mulyana, 2018: 59). 
Senada pemikiran fenomenologis, seorang 
tokoh interaksionisme simbolik, George 
Herbert Mead berpendapat “realitas sosial 
merupakan sebuah proses. Proses dimaksud 
sebagai proses kala individu menjadi bagian 
dari masyarakat” (Sulaeman, 2014: 65).

Istilah lain interaksionisme simbolik 
adalah internalisasi yang merujut pada  

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



284

suatu peristiwa di saat diri melakukan 
interpretasi subjektif atas realitas objektif 
sebagai hasil dari “generalisasi” orang 
lain. Perspektif interaksionisme simbolik 
(George Herbert Mead (1863-1932) dan 
Herbert Blumer (1900-1987) melihat realitas 
sosial diciptakan manusia melalui interaksi 
makna-makna disampaikan secara simbolik. 
Simbol-simbol tercipta dari esensi di dalam 
diri manusia saling berhubungan.

Perspektif interaksionisme simbolik 
mengutamakan kesadaran pemikiran, dan 
diri menjelaskan makna dan simbol-simbol 
dipikirkan komunitas Muslim-Kristiani dalam 
menentukan tindakannya. Melalui simbol 
diciptakan, dipikirkan dan dipahami dapat 
dijadikan sebagai dasar bagi komunitas 
Muslim-Kristiani dalam melakukan tindakan 
komunikasi agama secara verbal maupun 
nonverbal dalam mewujudkan harmonis 
kehidupan beragama di Kepulauan Maluku.

METODE PENELITIAN
Beragama komunitas Muslim-Kristiani 
merupakan sebuah pengalaman dari 
serangkaian peristiwa yang dialami melalui 
berbagai tahapan yang tidak dapat diukur 
secara pasti sehingga hanya bisa dijelaskan 
dengan metode kualitatif diskriptif.

Pendekatan kualitatif yang digunakan 
peneliti adalah melakukan pengamatan 
sesuai dengan apa disarankan Creswell 
(1998) dengan melakukan proses 
penyelidikan, berbasis pemahaman dengan 
tradisi metodologis untuk mengeksplorasi 
masalah sosial atau manusia (Sulaeman dan 
Malawat, 2018: 16). Mengamati komunitas 
Muslim-Kristiani di saat berinteraksi 
dengan lingkungan sekitarnya. Pengamatan 
dilakukan adalah pengamatan partisipasi, 

peneliti tidak hanya mengamati, namun 
peneliti bergabung dengan komunitas 
Muslim-Kristiani. Pengamatan partisipasi, 
tidak hanya menekankan pada apa yang 
dilakukan komunitas Muslim-Kristiani, 
melainkan mencoba untuk melihat 
bagaimana komunitas Muslim-Kristiani 
bertindak satu sama lainnya di lingkungan 
sekitarnya. Menurut Mulyana (2018: 163) 
pengamatan dimaksudkan untuk melihat 
apakah subjek memilih berperilaku dengan 
cara tertentu alih-alih dengan cara lainnya 
agar sesuai dengan situasi yang ada.

Dalam pengamatan partisipan, peneliti 
terlibat dalam tindakan komunikasi komunitas 
Muslim-Kristiani ketika berinteraksi dengan 
lingkungan sekitarnya. Menurut Moleong 
(2017: 174) sebagai pengamat, peneliti 
berpartipasi dalam kehidupan sehari-hari 
subjek dalam memahami setiap situasi. 
Ada setting tertentu memandu peneliti 
untuk berpartisipasi. Jika peneliti melakukan 
keterlibatan, peneliti berkomunikasi humoris 
dengan menunjukkan simpati dan merasa 
dengan apa yang dirasakan komunitas 
Muslim-Kristiani. Peneliti juga memasuki 
dunia kehidupan mengenai apa yang 
dialami komunitas Muslim-Kristiani  dengan 
perlakuan penerimaan beragama.

Peneliti berkomunikasi dengan 
komunitas Muslim-Kristiani dalam situasi 
tertentu dengan tujuan memberikan   peneliti 
untuk melihat tindakan dan perubahan yang 
terjadi pada komunitas Muslim-Kriastiani 
dalam hubungan pemaknaan diri dengan 
perlakuan penerimaan beragama.

Menurut Alwasilah (2003: 155) 
pengamatan memungkinkan peneliti 
memperoleh informasi mengenai makna dari 
sudut pandang subjek, kejadian, peristiwa, 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



285

atau proses yang diamati, sehingga peneliti 
dapat melihat sendiri pemahaman yang tidak 
terucapkan dan sudut pandang subjek yang 
mungkin tidak muncul melalui wawancara. 
Melalui tindakan seperti itu, tidak terlepas 
apa dilakukan komunitas Muslim-Kristiani, 
peneliti memperoleh pengalaman langsung 
dari tindakan mereka.

Peneliti melakukan pengamatan 
partisipan seperti konsep Creswell (1998), 
Mulyana (2018), Moleong (2017) dan 
Alwasilah (2003) berarti peneliti berinteraksi 
dengan komunitas Muslim-Kristiani. Peneliti 
juga melakukan pengamatan jarak jauh 
dengan tujuan agar keberadaan peneliti 
tidak diketahui komunitas Muslim-Kristiani. 
Dengan ini, peneliti tidak mengganggu 
tindakan komunitas Muslim-Kristiani, 
sehingga tidak merasa terintimidasi. 
Meskipun secara formal penelitian ini 
dilakukan pada tahun 2018, pada realitasnya 
proses pengamatan untuk pengalaman 
keseharian komunitas Muslim-Kristiani 
telah dimulai jauh sebelum itu. Ini di mulai 
ketika peneliti melakukan penelitian salam 
dan sarani di Maluku pada tahun 2016, dan 
berlanjut sampai sekarang ini. Proses panjang 
pengamatan dilakukan ini telah mengilhami 
peneliti untuk mengajukan pertanyaan 
dimanifestasikan dalam penelitian ini.

Secara teknis, pelaksanaan pengamatan 
partisipan dilakukan peneliti secara 
bersamaan dan individu. Pengamatan 
partisipan secara bersamaan ketika peneliti 
mewawancarai komunitas Muslim-Kristiani 
berinteraksi dengan lingkungan sekitarnya. 
Sedangkan, ketika pengamatan partisipan 
secara individual, peneliti melakukan ketika 
komunitas Muslim-Kristiani berinteraksi di 
lingkungan sekitarnya atau ketika mereka 
berkumpul dengan sesama komunitasnya.

Dalam penelitian ini, peneliti 
menggunakan wawancara terstruktur. Ini 
diterapkan karena peneliti ingin menjelajahi 
pengalaman, pandangan, dan pengetahuan 
yang dimiliki komunitas Muslim-Kristiani 
tanpa terbebani pikirannya. Ini berarti bahwa 
ketika peneliti melakukan proses wawancara, 
komunitas Muslim-Kristiani akan memiliki 
fleksibilitas struktur kata-kata dan ide-ide 
dalam menjawab pertanyaan yang diajukan 
peneliti.

Melalui hasil pengumpulan data yang 
diperoleh dari lapangan dan selanjutnya 
dianalisis melalui alur kegiatan pengolahan 
data kualitatif dilakukan secara bersamaan 
yaitu reduksi data, penyajian data, penarikan 
simpulan dan verifikasi (Salim, 2006: 22-23) 
dilakukan peneliti melalui interpretasi data 
sesuai konteks pertanyaan penelitian serta 
dihubungkan tujuan penelitian. Verifikasi 
ini diperoleh simpulan untuk menjawab 
pengalaman komunikasi agama komunitas 
Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku.

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN
Komunikasi agama komunitas Muslim-
Kristiani yang dilakukan melalui komunikasi 
transaksional melibatkan pertukaran 
persepsi hingga ekspektasi komunitas yang 
kemudian terwujud dalam tindakan yang 
ditampilkan individu, seperti pandangan dan 
pengalaman komunitas Muslim-Kristiani di 
Kepulauan Maluku. Lokasi ini meliputi Kota 
Ambon, Kabupaten Buru, Seram Bagian 
Barat, Kepulau Aru, Maluku Tenggara 
Barat, dan Maluku Tengah. Penelitian ini 
melibatkan limabelas komunitas Muslim-
Kristiani, berasal dari kalangan pemimpin 
agama, tokoh agama, tokoh adat, tokoh 

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



286

pemuda, pengurus masjid-gereja dengan 
pertimbangan bahwa merekalah dianggap 
memiliki karakteristik penting dan 
mengetahui informasi yang akan diteliti 
serta memiliki proses interaksi komunikasi 
agama.

Pemaknaan Beragama

Perbedaan harapan dengan kenyataan 
yang dihadapi para informan penelitian 
akan memberikan makna tertentu terhadap 
pengalaman komunikasi agama yang 
dialami dalam melakukan interaksi dan 
komunikasi sampai saat ini.  Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa dalam memaknai 
interaksi dan komunikasi dijalani dalam 
serangkaian proses panjang penerimaan 
komunitas terhadap kenyataan yang mereka 
hadapi.

Pengalaman komunikasi agama 
dialami dengan landasan makna “nilai-nilai 
kemanusian dan kebhinnekaan agama,” dan 
pada akhirnya mereka menerima kenyataan 
tersebut dalam kehidupan beragama. Hal Ini 
memperkuat pertimbangan rasional mereka 
saat memaknai interaksi dan komunikasi 
beragama secara positif.

Melalui pendekatan komunikasi agama, 
komunikasi sebagai tindakan simbolik, 
maka komunikasi agama bagi komunitas 
Muslim-Kristiani bertujuan mengeksplorasi 
makna melalui komunikasi transaksional 
terkait dengan interaksi dan komunikasi 
beragama. Sebagai perbandingan dapat 
dilihat perluasan gagasan ini pada tulisan 
Schutz (1972: 42) menunjukkan “… is a 
certain way of directing one’s gaze at an item 
of one’s own experience.” Makna merupakan 
hasil dari suatu konstruksi, berkembang 

seiring pengalaman hidup subjek. 
Makna beragama akan berubah seiring 
perkembangan pengalaman komunitas 
Muslim-Kristiani mengenai elemen menjadi 
bagian konstruksi makna. Pemaknaan 
dimiliki komunitas Muslim-Kristiani di 
bentuk dari penilaian dan tindakan diri 
mereka dengan menggunakan perspektif 
interpretatif. Individu sebagai komunitas 
Muslim-Kristiani dapat memberikan makna 
tertentu mengenai diri beragama. Perspektif 
interpretatif dianggap sesuai dan lebih 
holistik untuk meneliti keunikan pengalaman 
individu. Dengan kata lain pengalaman 
mereka beragama secara subjektif.

Komunitas Muslim-Kristiani dalam 
penelitian ini mempertimbangkan berbagai 
hal positif melalui interaksi dan komunikasi 
walaupun mereka mampu memenuhi 
harapan sebagai sosok yang berperan 
dalam mewujudkan harmonisasi beragama. 
Berbagai hal positif, merupakan makna 
diberikan komunitas Muslim-Kristiani 
mengenai pengalaman komunikasi agama 
telah dilakukan. Respon mereka dimaknai 
secara positif hingga dapat menampilkan 
tindakan komunikasi konstruktif dalam 
mewujudkan harmonisasi kehidupan 
beragama yang dialami di lingkungan 
sekitarnya.

Tindakan komunikasi yang dijalani 
komunitas Muslim-Kristiani merupakan 
serangkaian makna terbentuk melalui 
interaksi dan komunikasi. Mekanisme ini 
berlangsung dalam kebiasaan-kebiasaan 
yang terbentuk, dimaknai oleh individu, 
dipahami dan dijalani bersama mereka. 
Kontruksi makna mengenai tindakan 
komunikasi agama maupun interaksi yang 
mendahuluinya dan konstruksi makna 
mengenai interaksi dan komunikasi yang 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



287

membuat komunitas Muslim-Kristiani 
mampu menegoisasikan kepentingan 
untuk mewujudkan harmonisasi sebagai 
penyokong utama kehidupan beragama. 
Adapun “nilai-nilai kemanusian” untuk tetap 
saling menghargai, menghormati, toleransi, 
dan tidak menyinggung satu sama lainnya, 
kerendahan hati yang sehat, tidak saling 
membenci dan menghina dengan ketakutan 
dan prasangka terhadap konsekuensi logis 
kehidupan beragama yang telah dijalani 
dilingkungan sekitarnya merupakan 
tipifikasi yang muncul dalam melakukan 
tindakan komunikasi sekaligus akar nilai 
yang dibawa komunitas Muslim-Kristiani 
dalam kehidupan beragama.

Konstruksi makna mengenai respon 
komunitas Muslim-Kristiani direfleksikan 
melalui interaksi dan komunikasi dengan 
kenyataan dalam tindakan komunikasi 
dilakukan merupakan komposisi 
membentuk pemahaman dan kebiasaan 
dalam mewujudkan kehidupan beragama 
yang mesti dikembangkan bukanlah 
kehidupan yang “artifisial atau verbalis-
semantik, namun kehidupan beragama 
otententik, dinamis, realistis yang bertolak 
serta merupakan refeleksi dari agama yang 
diyakini.” Dengan demikian, komunitas 
Muslim-Kristiani tidak mudah disulut bagi 
timbulnya konflik mengatasnamakan 
agama.

Kehidupan beragama dinamis dengan 
mewujudkan harmonisasi dialami dengan 
komunikasi harmonis yang “saling 
menghormati dan menghargai, toleransi 
dan tidak menyinggung satu sama 
lainnya” dengan menkonstruksi nilai-nilai 
kemanusiaan, tentu saja akan membawa 
manfaat sangat besar dalam  kehidupan 
beragama.

Semakin banyak pengalaman dan 
pengetahuan jika dipandang dari sudut 
tertentu, maka semakin dalam pemaknaan 
beragama digunakan dari sudut pandang 
tersebut. Peristiwa di masa lalu yang 
terpatri kuat dalam ingatan memengaruhi 
pemaknaan akan sesuatu di masa kini. 
Sesungguhnya, makna beragama akan 
berubah seiring perkembangan pengalaman 
komunitas Muslim-Kristiani mengenai 
elemen yang menjadi bagian konstruksi 
makna. Pemaknaan dimiliki komunitas 
Muslim-Kristiani sebagai “... the heart of 
perceiving, remembering, judging, feeling, 
and thinking…when we reflect upon somethin 
and arrive at its essence, we have discovered 
another major component of meaning” 
(Moustakas, 1994: 68-70). Disebutkan pula 
“…without meaning we would not make 
choises, because the concept of choice 
would not be available to us” (Lindlof, 1995: 
6). Makna beragama komunitas Muslim-
Kristiani di bentuk dari penilaian dan 
tindakan diri mereka beragama.

Konstruksi makna dibentuk dalam 
proses tindakan komunikasi melalui 
interaksi dan komunikasi menunjukkan 
kompleksitas makna dimiliki para informan 
melalui pengalaman komunikasi agama, 
komunitas Muslim-Kristiani, hingga mampu 
menerima kenyataan dan berperan besar 
dalam kehidupan beragama yang dialami 
di lingkungan sekitarnya. Proses ini tidak 
dapat direduksi dan disimplifikasi dengan 
menyimpulkan bahwa penerimaan tindakan 
komunikasi komunitas Muslim-Kristiani 
dilandasi keyakinan kurang berdasar atas 
ketidakharmonisan subjektif dirasionalisasi.

Menurut Latuheru, salah satu informan 
komunitas Kristiani, “Beta selalu bakudapa 
dan bacarita dengan beta saudara Muslim, 

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



288

beta seng bisa hidup tanpa mereka, … beta 
basudara samua agama. Ungkapan ini 
berarti komunitas Muslim-Kristiani dalam 
kehidupan keseharian selalu melakukan 
interaksi sosial dan tidak ada perbedaan 
walaupun mereka berbeda agama, walaupun 
seringkali berbeda pendapat, namun 
tetap peduli satu sama lainnya dengan 
memuliakan, terbuka dengan kemauan untuk 
belajar dengan orang lain yang dilandasi 
simbol-simbol komunikasi nonverbal 
“kerendahan hati bersih,” tetap basudara 
samua. Jika menggunakan pandangan 
Cooley mengenai makna beragama, 
maka akan mempermudah pemahaman 
mengenai bagaimana komunitas Muslim-
Kristiani menetapkan makna dirinya dan 
kemudian membangun makna mengenai 
orang lain di sekitarnya. Melalui komunikasi 
dengan lingkungan di sekitarnya, individu 
berpikir untuk memodifikasi dan memberi 
makna atau mengubah makna berdasarkan 
interpretasi atas situasi dihadapi (Mulyana, 
2018: 73). Pembentukan makna diri 
beragama merupakan proses produksi di 
mana komunitas Muslim-Kristiani berusaha 
memahami sesuatu dan menyampaikannya 
kepada orang lain dilandasi pengalaman 
sebagai bagian dari keseharian mereka 
dalam proses sosial.

Latuconsina, informan komunitas 
Muslim, mendukung pendapat Latuheru. 
Latuconsina berpendapat bahwa “Beta 
lahir di kepulauan Maluku, sejak kecil beta 
selalu berinteraksi dengan beta saudara 
Kristen,… beta anggap samua agama sama, 
katong harus baik sama mereka, sebaliknya 
mereka juga baik sama katong.” Setiap 
individu memiliki hak paling hakiki dalam 
kehidupannya dalam beragama. Karena 
beragama sebagai pengejawantahan 

dari kepercayaan adanya Tuhan sebagai 
pencipta alam semesta. Suatu kepercayaan 
dari manusia itu sendiri adalah agama, 
harus diyakini untuk diaplikasikan dalam 
kehidupan khususnya fungsi agama, seperti 
menghargai kebhinnekaan, penghormatan 
pada leluhur, kebersamaaan diwujudkan 
dalam kegiatan masohi (gotong-royong), 
tulus ikhlas, cinta damai, tidak diskriminasi, 
terbuka terhadap nilai-nilai dari luar dan 
konsisten, kerendahan hati bersih dan tidak 
membenarkan intoleransi dengan ketakutan 
dan prasangka beragama. Untuk mewujudkan 
toleransi dan saling menghargai perbedaan 
agama, seperti komunitas Muslim-Kristiani 
saling berpartisipasi dan melibatkan diri 
di hari besar keagamaan, pembangunan 
rumah ibadah, Musabaqah Tilawatil Qur’an, 
dan Pesparawi Kristiani.

Komunitas Muslim-Kristiani 
beranggapan kebhinnekaan agama tidak 
hanya pada diri sendiri, bahkan tidak ada 
perbedaan dalam interaksi dan komunikasi 
beragama. Kemudian dalam penghormatan 
pada leluhur dipegang teguh dan 
melestarikan kebiasaan dan atau adat istiadat 
leluhur tersebut, seperti pela gandong, 
makan patitah. Penghargaan terhadap 
kebhinnekaan termasuk toleransi beragama 
sebagai ciptaan Tuhan. Burke menegaskan 
bahwa dasar dari suatu tindakan, berawal 
dari pemahaman terhadap suatu kondisi dan 
tentu saja motivasi kedepannya (Sulaeman, 
2018: 662-674). Bentuk-bentuk tindakan 
dilakukan komunitas Muslim-Kristen 
memberikan pemaknaan beragama dengan 
penghormatan nilai-nilai “kemanusiaan” 
dengan menghargai “kebhinnekaan agama.” 
Komunitas Muslim-Kristiani masih satu 
keturunan, saling bersaudara, setidaknya 
sebagai sesama saudara dan sesama 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



289

manusia, maka harus saling menghormati 
agar tercipta kesetaraan dengan menghargai 
kbhinnekaan agama.

Penghormatan nilai-nilai kemanusian 
dan menghargai kebhinnekaan agama 
merupakan pemahaman dan pemaknaan 
beragama Komunitas Muslim-Kristiani 
dapat diketahui bahwa makna diri dibentuk 
oleh pengalaman dan pengetahuan dimiliki 
yang dapat berubah seiring dengan proses 
perubahan ruang dan waktu yang sejalan 
dengan teori Cooley pada konsepnya “the 
looking-glass self”, yaitu kemampuan melihat 
diri melalui pantulan dari pandangan orang 
lain (Sulaeman, 2018: 662-674). Realitas 
beragama komunitas Muslim-Kristiani 
dialami ditandai dengan menumbuhkan 
interpretasi sujektif bagi mereka yang 
mengalaminya.

Interpretasi subjektif muncul akibat 
interaksi dilakukan komunitas Muslim-
Kristiani dengan lingkungan di sekitarnya. 
Berger dan Lukmann mengungkapkan 
bahwa masyarakat sebagai kenyataan 
subjektif yang menyiratkan suatu realitas 
objektif dimaknai secara subjektif oleh 
individu (Mulyana dan Sulaeman, 2016: 
136-144). Interpretasi subjektif komunitas 
Muslim-Kristiani mengenai dirinya akan 
berbeda-beda tergantung pada komunikasi 
yang dilakukannya. Mengingat interpretasi 
adalah proses aktif pikiran dan tindakan 
kreatif dalam   pengalaman pribadi (Littlejohn 
dan Karen, 2009: 58).

Levin (2001: 10) mengatakan “agama 
mengandung klaim kebenaran yang 
bersifat universal.” Memungkinkan terjadi 
ambiguitas dalam interpretasi menurut 
tingkat pemahaman, penghayatan, dan 
moralitas-spiritualitas penganutnya. 

Fenomena ini tampak dalam penggunaan 
konsep-konsep atau simbol-simbol agama 
untuk orientasi tertentu ketika melibatkan 
emosi keagamaan penganutnya yang 
memicu intoleransi dengan ketakutan dan 
prasangka beragama. Untuk itu, menghindari 
konflik atau mewujudkan harmonisasi 
kehidupan beragama merupakan nilai 
universal. Dengan nilai ini, semua manusia 
melalui agamanya diharapkan dapat 
hidup rukun, berdampingan secara damai, 
saling menghormati, saling toleransi, dan 
bekerjasama dalam menangani persoalan 
kemanusiaan yang mencerminkan 
kebhinnekaan dengan memuliakan martabat 
manusia, tidak memaksakan kehendak, dan 
berjiwa besar menghargai kebihinekaan 
agama.

Komunitas Muslim-Kristiani melakukan 
komunikasi agama melalui tindakan 
komunikasi akan membawa implikasi bahwa 
setiap komunikasi agama dihasilkan akan 
selalu ada pengalaman komunikasi dialami. 
Komunitas Muslim-Kristiani tidak bisa 
menghindari interaksi kehidupan beragama, 
berkomunikasi satu sama lainnya, karena 
mereka saling membutuhkan. Pengalaman 
komunikasi agama di antara mereka 
dilakukan melalui interaksi dan komunikasi 
yang dimaknai sebagai penghormatan 
nilai-nilai “kemanusian” berkesesuaian 
sebagai kemitraan, sehingga mewujudkan 
keharmonisan beragama yang saling 
menghargai, menghormati, toleransi, 
empati, pemahaman, kerendahan hati 
yang sehat, dan tidak menyinggung satu 
sama lainnya serta memiliki posisi yang 
sama sebagai kebhinnekaan agama dalam 
menyampaikan informasi dan komunikasi di 
antara mereka.  Menurut Alfredo (komunitas 
Kristen):

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



290

Semenjak ia bekerja di kantor pemerintahan, 
pernah mengalami segregasi tempat 
berkantor, komunitas Muslim terpisah 
dengan komunitas Kristiani bekerja, 
saling mencurigai satu sama lainnya, 
merenggangkan relasi sesama beragama, 
cenderung memahami nilai-nilai keyakinan 
dengan emosional, sehingga akibatnya 
tercipta jarak untuk berkomunikasi. 
Kesemuanya ini merupakan pengalaman 
komunikasi agama dialami di saat konflik 
di Maluku yang berbeda disaat sekarang ini 
yang saling berdampingan secara damai, 
saling menghormati, toleransi, peduli, 
dan bekerjasama keagamaan, seperti 
saling menjaga masjid-gereja dihari besar 
keagamaan, keterlibatan berpartisipasi 
pembangunan rumah ibadah, berpartipasi 
kegiatan Musabaqah Tilawatil Qur’an-
Pesparawi Gereja.

Begitu juga dengan pernyataan 
disampaikan Ilham Lestaluhu (komunitas 
Muslim):

Saat sekarang ini masih ada segregasi 
wilayah pemukiman penduduk terpisah 
dengan komunitas Muslim-Kristiani, 
namun proses interaksi dan komunikasi 
terjalin begitu harmonis, tidak saling 
menyinggung satu sama lainnya, seperti 
tindakan komunikasi dilakukan di bidang 
politik, pendidikan, sosial kemasyarakatan, 
pemerintahan, perkawinan, dan ritual 
syukuran.

Bentuk tindakan komunikasi berbagai 
aspek, seperti elit politik dan tokoh agama 
tidak melakukan tindakan komunikasi verbal 
pernyataan yang dapat memicu sentimen 
sektarian maupun rasial, walaupun seringkali 
terjadi perbedaan pendapat. Tindakan 
komunikasi memperlihatkan harmonisasi 
dengan keterbukaan berkomunikasi dengan 
toleransi untuk menghindari ketakutan dan 
prasangka di antara mereka. Keterbukaan 
komunikasi verbal dimengaruhi terbuka 
merespon, memahami, dan menafsirkan 
ungkapan perasaan peduli dan empati. 
Partisipasi komunitas Muslim-Kristiani dalam 

tindakan komunikasi politik juga terlihat 
dengan penerimaan harmonisasi dengan 
kesadaran hak-hak politik komunitas Muslim-
Kristiani dalam rangka meningkatkan peran 
dan kontrol terhadap lembaga-lembaga 
pemerintahan dan kebijakan publik sebagai 
pengelolaan tindakan komunikasi.

Pengalaman komunikasi agama 
komunitas Muslim-Kristiani dalam 
mengelola komunikasi untuk mewujudkan 
keharmonisan beragama selalu berawal pada 
tindakan komunikasi yang empati dan peduli 
serta tidak menyinggung satu sama lainnya. 
Untuk mewujudkan dan mempertahankan 
hubungan harmonis, dimaknai oleh masing-
masing informan, mereka menjaga relasi 
dengan cara memahami karakter dan 
menerima satu sama lainnya, meredam 
potensi konflik, mensyukuri dan senantiasa 
berpikir positif, menjaga keterbukaan dan 
kerjasama, tidak memahami agama secara 
tekstual tanpa memperhatikan konteks 
kekinian, tidak melupakan esensinya sebagai 
manusia untuk membumikan kedamaian, 
kasih sayang, kebaikan, dan keadilan.

Komunitas Muslim-Kristiani tentunya 
pasti akan memiliki sebuah pembentukan 
makna beragama di dalam dirinya masing-
masing yang kemudian dapat dipahami 
oleh mereka, seperti dikemukakan Berger 
dan Luckmann bahwa “... pengetahuan 
manusia dibentuk melalui interaksi sosial” 
(Littlejohn dan Karen, 2009: 67). Munculnya 
pengetahuan ini, dapat dihasilkan dari 
sejumlah pengalaman yang mereka alami 
pada saat melakukan interaksi dengan 
lingkungan di sekitarnya dengan melibatkan 
pesan verbal dan nonverbal. Hasil interaksi 
dilakukan akan mengembangkan konsep 
diri dimiliki yang akan memandang diri 
mereka sendiri, bagaimana dan seperti apa, 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



291

dan mereka berpersepsi seperti apa tentang 
diri mereka, atas dasar dari persepsi diri 
mereka terhadap pandangan orang lain atas 
mereka.

Komunitas Muslim-Kristiani merupakan 
instrument dalam menciptakan realitas sosial 
beragama dan menghasilkan sekumpulan 
pengalaman melalui tindakan komunikasi.  
Menurut Rogers dan Buber bahwa “... 
individu dapat mengenal lingkungan 
sekitarnya melalui pengalaman. Pengakuan 
dan pengungkapan pengalaman individu 
melalui proses komunikasi” (Littlejohn dan 
Karen, 2009: 313). Pengalaman ini merupakan 
sesuatu yang melandasi pengetahuan yang 
dimiliki komunitas Muslim-Kristiani  sesuai 
dengan pernyataan bahwa: “… all objects 
of knowledge must conform to experience” 
(Moustakas, 1994: 44). Pengalaman 
komunitas Muslim-Kristiani yang akan 
memunculkan keragaman fenomena 
suatu realitas sosial dalam kehidupan 
beragama, terakumulasi menjadi sebuah 
kesadaran yang sejalan dengan pernyataan 
“... fenomena adalah sesuatu yang masuk 
dalam kesadaran, baik berbentuk persepsi, 
khayalan, keinginan dan pikiran” (Kuswarno, 
2009: 5).

Perlakuan Penerimaan Beragama

Pengalaman komunikasi agama di alami 
komunitas Muslim-Kristiani, mengacu 
pada perlakuan lingkungan, baik perlakuan 
yang berada dalam konteks kebhinnekaan 
ketidaknyamanaan dan harmonisasi 
beragama di Kepulauan Maluku. 
Komunikasi agama bagian merupakan 
media rekonsialisasi masa rehabilitasi pasca 
konflik dalam kehidupan beragama di 
Kepulauan Maluku dengan simbol-simbol 

perdamaian, seperti gong perdamaian, 
penjulukan, dan basudara samua dijadikan 
relasi harmonisasi dengan perlakuan yang 
positif bagi komunitas Muslim-Kristiani, 
seperti nilai-nilai gotong-royong, saling 
menghormati kebebasan menjalankan 
ibadah sesuai dengan agamanya, kerja 
sama di kalangan intern maupun antarumat 
beragama, kematangan, keterbukaan sikap 
para penganut agama.

Perlakuan beragama diwujudkan 
dalam keharmonsan dengan hubungan 
yang saling toleran serta menghormati 
agama dan ibadah yang mereka lakukan 
pada malam hari raya keagamaan, 
komunitas Muslim-Kristiani saling menjaga 
keamanan rumah peribadatan masjid-
gereja, saling mengunjungi dan memberi 
ucapan selama pada hari raya keagamaan, 
keterlibatan berpartisipasi pada Musabaqah 
Tilawatil Qur'an dan Pesparawi Gereja, 
serta pembangunan rumah peribadatan. 
Kesemuanya untuk mewujudkan 
harmonisasi beragama yang merupakan 
kesadaran untuk membangun kebersamaan. 
Perlakuan penerimaan kehidupan beragama 
yang bersifat harmonis pada dasarnya 
merupakan pengakuan adanya kebebasan 
dalam memeluk agama yang diyakini 
sepanjang tidak mengganggu tindakan 
komunikasi satu sama lainnya.

Penerimaan perlakuan beragama 
komunitas Muslim-Kristiani berupa 
saling memahami eksistensi manusia dan 
membuka diri untuk saling mengenal dan 
saling belajar kebudayaan. Sikap komunitas 
Muslim-Kristiani secara keterbukaan, 
kesetiaan dan kesediaan untuk saling 
mendengarkan dan memberikan segala 
yang diketahuinya. Sikap-sikap ini dijadikan 
metode mewujudkan harmonisasi beragama 

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



292

dengan sendirinya dapat membangun 
kehidupan beragama dengan kerendahan 
hati bersih dari sikap prasangka, dan adanya 
kesediaan membuka diri untuk menerima 
segala kebhinnekaan yang dikomunikasikan 
dan membuka diri menerima segala ide. 
Indikasi lain yang mendukung adalah:

1.	 Adanya kesadaran dan kerendahan 
hati dari komunitas Muslim-Kristiani 
akan pentingnya perlakuan penerimaan 
beragama harmonis yang menjadi 
pengalaman masa lalu terjadinya 
konflik yang telah merusak tatanan 
keharmonisan kehidupan beragama 
dan berpotensi menumbuhkan sikap 
dan tindakan komunikasi fanatisme 
beragama, prasangka, streotype, dan 
eksklusif komunitas Muslim-Kristiani.

2.	 Tumbuhnya jiwa pemersatu yang 
disimbolkan gong perdamaian dan 
budaya basudara samua yang tidak 
saling merendahkan, menghina, 
kebencian, ketakutan dan prasangka 
beragama.

3.	 Adanya ikatan pemersatu sebagai model 
kehidupan harmonisasi beragama 
dengan simbolisasi komunikasi 
nonverbal “gong perdamaian” dalam 
budaya pela gandong sebagai ikatan 
kekerabatan kebhinnekaan agama.

4.	 Simbol-simbol penjulukan obet-merah 
dan acang-putih, di kelompok obet-
merah identik dengan Kristiani, acang-
putih identik dengan Muslim, sebagai 
simbolisasi berlaku di Kepulauan 
Maluku menunjukkan hubungan 
komunitas Muslim-Kristiani yang 
saling memuliakan, keterbukaan 
dengan kemauan untuk saling belajar 
sebagai simbol komunikasi nonverbal 
penjulukan beragama.

Faktor pendukung inilah yang disebut 
dengan sepakat dalam keragaman 
keyakinan komunitas Muslim-Kristiani. 
Meskipun berbeda keyakinan dan agama, 
namun tetap menjaga komunikasi yang 
relatif harmonis dalam interaksi. Walaupun 
berbeda agama yang dianut, mereka 
mampu mengaktualisasikan potensi dasar 
manusia yang cenderung berbuat kebaikan 
dan kebajikan bagi kesejahteraan untuk 
mewujudkan kehidupan harmonis melalui 
pemahaman agama, menekankan pada 
pemaknaan secara eksternal dan internal 
agama. Pemaknaan internal menunjukkan 
bahwa komunitas Muslim-Kristiani tetap 
menyakini kebenaran agama dipeluknya. 
Sedangkan eksternal menunjukkan 
ada kebenaran seharusnya juga perlu 
dihormati, dan rasa memiliki kultural yang 
sama membangun hidup dan kehidupan 
beragama.

Perlakuan kebhinnekaan ketidak-
nyamanan beragama, seperti merasa ajaran 
agama yang dipeluknya, sedangkan agama-
agama lain dituduh sesat, pemeluknya 
terkutuk dalam pandangan Tuhan, fanatisme 
dangkal, sikap sentimen, cara-cara agresif 
dalam penyebaran agama, ketidakmatangan 
dan ketertutupan penganut agama, 
pengaburan nilai-nilai ajaran agama 
antara satu agama dengan lainnya. 
Dalam perkembangannya simbol-simbol 
kehidupan beragama melalui komunikasi 
agama dan nilai-nilai keyakinan cenderung 
dipahami secara emosional, perbedaan 
dalam melakukan tindakan komunikasi 
yang memicu munculnya disharmonisasi 
beragama komunitas Muslim-Kristiani, 
karena tidak adanya kesadaran untuk 
memahami dan memberikan toleransi. 
Kurangnya kesadaran akan pemahaman dan 

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



293

toleransi beragama merupakan kemauan 
dan kemampuan komunitas Muslim-
Kristiani dengan perlakuan kebhinnekaan 
ketidaknyamanan beragama dan tidak 
menghargai nilai-nilai kemanusian untuk 
saling menghormati dan tidak memberikan 
kebebasan setiap pemeluk agama 
menjalankan ajarannya.

Penerimaan pelakuan kebhinnekaan 
ketidaknyamanan beragama komunitas 
Muslim-Kristiani dipengaruhi beberapa 
perlakuan di antaranya:

1.	 Tidak ada sikap saling menghormati 
integritas kepercayaan.

2.	 Sikap stereotype, seperti komunikasi 
verbal “kafi”.

3.	 Tidak ada kejujuran dan keterbukaan;

4.	 Mencari persamaan dan bukan 
perbedaan.

5.	 Kurangnya pemahaman agama 
mendasar mengenai hak hidup agama 
lain pada aspek ritualitas keagamaan, 
praksis sosial, keseimbangan antara 
ritualitas keagamaan dengan praksis 
sosial.

Kebhinnekaan ketidaknyamanan 
merupakan perlakuan penerimaan tindakan 
komunikasi komunitas Muslim-Kristiani 
yang memiliki dimensi hubungan tidak 
sehat sebagaimana dijelaskan Rogers 
dalam Littlejohn dan Foss, “... individu 
memiliki sikap negatif kecenderungannya 
memunculkan ketidakharmonisan 
menciptakan ketidakcocokan pemahaman 
dalam kehidupannya” (Littlejohn dan Karen, 
2009: 310). Tindakan komunikasi beragama 
komunitas Muslim-Kristiani menunjukkan 
penerimaan perlakuan ketidaknyamanan 
pada lingkungan. Ketidaknyamanan 
disebabkan, baik pesan verbal dan nonverbal 

yang berdampak pada psikologi diri bersifat 
melemahkan diri komunitas Muslim-
Kristiani.

Karena itu, hidup beragama diperlukan 
kerjasama praksis berorientasi agama dan 
mengajarkan agar komunitas Muslim-
Kristiani lebih mampu menghargai 
kebhinnekaan agama dalam kehidupan 
beragama. Di sisi lain, toleransi hidup dan 
kehidupan beragama, agama tidak dilihat 
sebagai ancaman, melainkan sebagai 
pandangan atau jalan hidup mengandung 
kebaikan dan kebenaran. Kemudian 
komunitas Muslim-Kristiani saling 
menghargai nilai-nilai kemanusiaan dan 
menghormati kebhinnekaan agama sebagai 
kemitraan berkomunikasi.

PENUTUP
Berdasarkan atas hasil penelitian yang 
telah diuraikan mengenai pengalaman 
komunikasi agama komunitas Muslim-
Kristiani di Kepulauan Maluku melalui 
interaksi dan komunitasi yang dialami di 
lingkungan sekitarnya dengan memaknai 
kehidupan beragama pada nilai-nilai 
kemanusiaan dan kebhinnekaan agama. 
Pemaknaan pengalaman komunikasi 
tersebut merupakan bentuk dari tindakan 
komunikasi dilakukan komunitas Muslim-
Kristiani yang masih masih satu keturunan, 
saling bersaudara, setidaknya sebagai 
sesama saudara dan sesama manusia, 
maka harus saling menghormati dan 
tercipta kesetaraan dengan menghargai 
kbhinnekaan agama.

Pengalaman komunikasi komunitas 
Muslim-Kristiani dialami dengan penerimaan 
perlakuan beragama positif dan negatif 
berdasarkan kehidupan beragama harmonis 

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



294

dan kebhinnekaan ketidaknyamanan 
beragama di Kepulauan Maluku. Perlakuan 
penerimaan beragama harmonis didukung 
karena adanya kesadaran dan kerendahan 
hati, munculnya jiwa pemersatu basudara 
samua, ikatan pemersatu simbol komunikasi 
nonverbal gong perdamaian, dan penjulukan 
sebagai simbol beragama. Kemudian 
perlakuan penerimaan kebhinnekaan 
ketidaknyamanan beragama berdampak 
psikologi pada komunitas Muslim-Kristiani 
yang bersifat melemahkan diri secara 
disharmonis beragama.

Penelitian ini telah membahas 
beberapa aspek pemaknaan pengalaman 
komunikasi agama yang dialami komunitas 
Muslim-Kristiani. Banyak aspek lain 
yang masih perlu dilakukan penelitian, 
salah satunya adalah bagaimana pola-
pola komunikasi agama melalui interaksi 
sosial, budaya, dan keagamaan. Dengan 
menggunakan perspektif fenomenologi, 
dapat mengeksplorasi pola-pola komunikasi 
beragama komunitas Muslim-Kristiani. 
Tentu saja topik ini berada di luar diskusi 
pada penelitian ini.

Tindakan komunikasi berdasarkan 
pengalaman komunikasi beragama 

dilakukan komunitas Muslim-Kristiani di 
Kepulauan Maluku perlu mengembangkan 
komunikasi dialogis untuk menerima 
kebhinnekaan agama dan tidak mencampuri 
doktrin keyakinan dan praktik peribadatan. 
Untuk itu diharapkan campur tangan 
pemerintah mengsosialisasikan nilai-nilai 
gong perdamaian dan basudara samua 
dengan konsep kebersamaan dan keadilan. 

Kepada para pengambil kebijakan dari 
tingkat pusat sampai ke daerah dan para 
pelaksana kebijakan di lapangan, khususnya 
yang berkaitan dengan kehidupan 
beragama, hendaknya dalam merancang 
dan melaksanakan kebijakan pembangunan 
kehidupan beragama harmonis, perlu 
mendasarkan diri pada pandangan, perasaan 
dan kebutuhan nyata komunitas Muslim-
Kristiani di Kepulauan Maluku. Dengan 
adanya regulasi pengambil kebijakan 
dapat menjaga untuk tidak memicu konflik, 
namun mewujudkan harmonisasi beragama 
berdasarkan penghormatan nilai-nilai 
kemanusiaan dan menghargai kebhinnekaan 
agama.

DAFTAR PUSTAKA
Alwasilah, AC. 2003. Pokoknya Kualitatif: Dasar-Dasar Merancang dan Melakukan Penelitian Kualitatif. 

Bandung: Pustaka Jaya Bekerjasama dengan Pusat Studi Sunda.

Basrowi dan Sukidin. 2002. Metode Penelitian Kualitatif: Perspektif Mikro. Surabaya: Insan Cendikia.

Berger, Peter Ludwiq dan Thomas Luckmann. 1996. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books.

Hafiar, Hany. 2016. "Pengalaman Komunikasi Pemulung Tentang Pemeliharaan Kesehatan dan 
Lingkungan di TPA Bantar Gebang", dalam Jurnal Kajian Komunikasi. Volume 4 Nomor 2, Desember 
2016, hlm. 219 s/d 228.

Ishomuddin. 1977. Sosiologi Perspektif Islam. Malang: UMM Press.

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296



295

Kuswarno, Engkus. 2009. Metode Penelitian Komunikasi: Fenomenologi, Konsepsi, Pedoman, dan Contoh 
Penelitian. Bandung: Widya Padjadjaran.

Levin, J. 2001. God, Faith, and Health Exploring the Spirituality-Healing Connection. New York: John 
Wiley & Son, Inc.

Lindlof, T.R. 1995. Qualitative Communication Research Methods. California: Sage Publications.

Littlejohn, SW & Karen, AF. 2009. Theories of Human Communication. 8th ed. Belmont California: 
Wadsworth Publishing Company.

Majid, Nurcholis Majid. 1986. Agama dan Masyarakat dalam Manusia Indonesia, Individu, Keluarga dan 
Masyarakat. Cet. I; Jakarta: Akademika Presindo.

Manurung, Martin. 1999. Ada Komando Tersembunyi di Ambon. Jakarta: Detikcom Digital Life.

Marzali, Amri. 2016. "Agama dan Kebudayaan", dalam UMBARA: Indonesian Journal of Anthroplogy, 
Volume 1 Nomor 1, Juli 2016, hlm. 57 s/d 75.

Moleong, J. Lexy. 2017. Metodologi Penelitian Kualitatif. Cet.XXIV; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Moustakas, C. 1994. Phenomenological Research Methods. London: Sage Publications.

Mulyana, Deddy. 2018. Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma Baru Ilmu Komunikasi dan Ilmu 
Sosial Lainnya. Cet. IX, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Mulyana, Deddy & Sulaeman. 2016. "People with Lobster - Claw Syndrome: A Study of Oligodactyly 
Sufferers and their Communication Experiences in the Village of Ulutaue, South Sulawesi, Indonesia", 
dalam Mediterranean Journal of Social Sciences MCSER Publishing, Rome-Italy. Volume. 7 Nomor. 
1 S1. January 2016, hlm. 136-144.

Nuriyanto, Lilan Karin. 2017. "Kerukunan Umat Beragama di Kota Surakarta: Studi Kasus Relasi Antara 
Masjid Al-Furqon dan Gereja Bethel Injil Sepenuh “Nafiri Sion” Karangturi", dalam Jurnal Penamas. 
Volume 30 Nomor 2. Juli-September 2017, hlm. 145-162.

O’Dea, Thomas F. 1969. The Sociology of Religion. New Delhi: Prentice-Hall of India Private Limited.

Rakmat, Jalaluddin. 1986. Islam Alternatif. Bandung: Mizan.

Rosidin. 2015. "Relasi Mayoritas-Minoritas Umat Beragama: Pengalaman Masyarakat Tegal dalam 
Pendirian Rumah Ibadah Kong Miao", dalam Jurnal Penamas. Volume 28 Nomor 1. April-Juni 
2015, hlm. 155-168.

Salim, A. 2006. Teori dan Paradigma Penelitian Sosial. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Schutz, Alfred. 1972. The Phenomenology of the Social World. London: Heinemann Educational Book.

Sulaeman. 2014. "Konstruksi Makna dan Perilaku Komunikasi Penyandang Oligodaktili: Studi 
Fenomenologi Penyandang Oligodaktili di Kampung Ulutaue Kabupaten Bone", dalam Disertasi. 
Bandung: Program Studi Ilmu Komunikasi Program Pascasarjana Universitas Padjadjaran.

Sulaeman & Irta, S. 2017. "Motif Da’i Berdakwah di Kota Ambon. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary", 
dalam Journal of Islamic Studies. Volume 13 Nomor. 2. Desember 2017, hlm. 240-264.

Sulaeman. 2018. "Dramaturgi Penyandang Oligodaktili", dalam Jurnal Aspikom. Volume 3 Nomor 4, 
Januari 2018, hlm. 662-674.

Pengalaman Komunitas Agama Komunitas Muslim-Kristiani di Kepulauan Maluku     (Sulaeman)



296

Jurnal PENAMAS Volume 31, Nomor 2, Juli-Desember 2018, Halaman 277 - 296

Sulaeman dan Mahdi Malawat. 2018. Bakupukul Manyapu: Komunikasi Ritual Masyarakat Adat Mamala. 
Cet. I. Ambon: LP2M IAIN Ambon.

Sulaeman dan Muhammad Rijal. 2018. "Environment Communication: Symbolic Meaning of Forest of 
Tribal Peoples of Naulu Central Moluccas", dalam The Social Sciences. Volume 13 Nomor 5, Mei 
2018, hlm. 1006-1013.

West, Richard dan Lynn H. Turner. 2012. Introducing Communication Theory: Analysis and Aplication. 
Penerjemah Maria Natalia Damayanti Maer. Jakarta: Salemba Humanika.


