
iJurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv

JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Volume 29, Nomor 3, Oktober - Desember 2016
Halaman 349 - 512

DAFTAR ISI

LEMBAR ABSTRAK ----------------------------------------------------------------- 	 349 - 358

BEREBUT MASJID: RESISTENSI DAN PENOLAKAN MASYARAKAT ISLAM LOKAL 
DI ACEH TERHADAP ALIRAN ISLAM PENDATANG

Marzuki ---------------------------------------------------------------------------- 	 359 - 372

MODERASI ISLAM DALAM KITAB “HIDĀYATUL ‘AWĀM PADA MENYATAKAN 
PERINTAH AGAMA ISLAM”KARYA MUḤAMMAD ‘ALWĪ IBN ‘ABDULLĀH KHAṬĪB 
ENDAH AL-KAMFĀRI

Muhammad Tarobin --------------------------------------------------------------- 	 373 - 388

NILAI KETUHANAN DAN PESAN MORAL DALAM SYAIR TARI PAJAGA

Muh. Subair ------------------------------------------------------------------------ 	 389 - 400

EVALUASI PENYELENGGARAAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (PAI) DI 
UNIVERSITAS HASANUDDIN MAKASSAR SULAWESI SELATAN

Farida Hanun ---------------------------------------------------------------------- 	 401 - 418

PROBLEM PELAYANAN KEPENDUDUKAN BAGI PENGANUT AGAMA MARAPU 
DI SUMBA BARAT NUSA TENGGARA TIMUR

Rosidin ----------------------------------------------------------------------------- 	 419 - 432



ii Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv

MADRASAH DINIYAH TAKMILIYAH DALAM PERSPEKTIF STANDAR PELAYANAN 
MINIMAL DI KOTA TANGERANG SELATAN

Nursalamah Siagian --------------------------------------------------------------- 	 433 - 452

MADRASAH DINIYAH TAKMILIYAH DALAM PERSPEKTIF STANDAR PELAYANAN 
MINIMAL DI KABUPATEN BOGOR

Nur Alia ---------------------------------------------------------------------------- 	 453 - 464

SENI RUDAT SURUROL FAQIR: SEJARAH DAN FUNGSINYA PADA MASYARAKAT 
DESA KILASAH, KECAMATAN KASEMEN, KOTA SERANG, BANTEN

M. Rosadi -------------------------------------------------------------------------- 	 465 - 474

POTENSI FILANTROPI KEAGAMAAN MELALUI PEMBERDAYAAN ZAKAT: STUDI 
TENTANG POTENSI MUZAKKI DAN MUSTAHIK DI BAZNAS SUMBAR

Marpuah --------------------------------------------------------------------------- 	 475 - 492

PESAN MULTIKULTURAL DALAM SERIAL FILM ANIMASI ANAK ADIT, SOPO, 
DAN JARWO

Abdul Basid ------------------------------------------------------------------------ 	 493 - 504

INDEKS PENULIS ------------------------------------------------------------------ 	 505 - 508

PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN

KEMASYARAKATAN ---------------------------------------------------------------- 	 509 - 512



iiiJurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv

DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa—Allah SWT., Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan 
dan Kemasyarakatan) Volume 29 Nomor 3, Oktober-Desember Tahun 2016 dapat diterbitkan 
dan hadir di hadapan pembaca.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 10 (sepuluh) artikel, yang terbagi ke 
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang kehidupan keagamaan, pendidikan agama 
dan keagamaan, serta lektur dan khazanah keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian 
ini tetap menjadi fokus Jurnal Penamas, karena sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai 
lembaga penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Segenap Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan) 
mengucapkan terima kasih kepada para Mitra Bestari Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan 
dan Kemasyarakatan), terutama mereka yang memberikan koreksi dan saran perbaikan (review) 
untuk artikel-artikel Volume 29 Nomor 3, Oktober-Desember Tahun 2016 ini, yakni: Prof. Dr. 
Imam Tolkhah (Puslitbang Pendidikan Agama dan Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama), Prof. Dr Achmad Fedyani Syaifuddin (Universitas Indonesia Depok), 
Dr. Fuad Fachruddin (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), dan Prof. Dr. M. Hisyam (LIPI). Juga, 
tak lupa kami ucapkan terima kasih kepada Firdaus Wajidi, Ph.D., yang telah menerjemahkan 
abstrak ke dalam bahasa Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini, dapat memberikan 
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan 
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Oktober 2016
Dewan Redaksi



iv Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv



389

NILAI KETUHANAN DAN PESAN MORAL DALAM SYAIR TARI PAJAGA

DIVINITY VALUES AND MORAL MESSAGES
IN THE POEM OF PAJAGA DANCE

MUH. SUBAIR

Abstract
This paper presents the research results revealing the meaning of the poem 
of Pajaga dance, in order to be a provision for people to fall in love again 
to the local culture. This is a qualitative research conducted by interviews, 
observation, and literature study. Pajaga dance poem was analyzed by 
critical discourse analysis. The study finds out that the poem contains 
divinity values and moral messages in the intimate poem sentences such 
as: Ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru, and Toto tellesanmu. The word 
Ininnawa represents the aspects of morality with a message to the man to 
aspire and work hard. While the meaning of the word toto is representing 
the power of God's will. The divinity and moral values are closely intertwined 
in the poem of Pajaga danceas to demonstrate that a strong expression of 
Godliness will bear a strong moral stance, namely a positive attitude to be 
a good human being, a human who keep themselves from moral turpitude.

Keywords:	 Traditional dance, Pajaga dance poem, Divinity values, moral 
values.

Abstrak
Tulisan ini menyajikan hasil penelitian yang mengungkap makna syair 
tari pajaga, agar menjadi bekal bagi masyarakat untuk jatuh cinta 
kembali kepada budaya lokalnya. Penelitian ini bersifat kualitatif yang 
dilakukan dengan wawancara, observasi, dan studi pustaka. Syair tari 
pajaga dianalisis dengan teknik analisis wacana kritis. Dari syair tersebut 
tampak jelas adanya nilai ketuhanan dan moral dalam kalimat syair yang 
begitu intim seperti dalam bait: Ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru, 
Toto tellesanmu: Kata ininnawa mewakili aspek moralitas dengan pesan 
kepada manusia untuk bercita-cita dan berkerja keras. Sedangkan kata 
toto adalah mewakili makna kekuasaan takdir Tuhan. Demikian jelasnya 
persandingan Tuhan dan moral yang terangkai dalam syair tari pajaga, 
sebagai sebuah kesungguhan untuk menunjukkan, bahwa ekspresi 
kebertuhanan yang kuat akan melahirkan sikap moral yang kuat pula, 
yakni sikap positif untuk menjadi manusia yang baik, manusia yang 
memelihara diri dari perbuatan tercela.

Kata Kunci:	 Tari Tradisional, Syair Tari Pajaga, nilai ketuhanan, nilai moral.

389

Muh. Subair 
Balai Penelitian dan 

Pengembangan Agama 
Makassar

Jl. A.P. Pettarani No. 72 
Makassar 90222

Email: zoo.bair@yahoo.com 
atau ingatbair@gmail.com

Naskah diterima tanggal 26 
September 2016, revisi 4 

Oktober-5 November 2016, 
dan diterima 8 November 

2016.



390

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

PENDAHULUAN
Mendengar kata “tari tradisional”, akan 
tergambar gemulai langkah kaki, lenggak-
lenggok lekuk tubuh dan gerak tangan 
meliuk-liuk dari penari yang berpakaian 
adat. Sangat sulit menangkap pesan yang 
terkandung dari serangkaian gerakan seperti 
itu, apatah lagi jika itu adalah tari tradisional 
dari daerah Indonesia. Pengenalan seni tari 
tradisional seolah terbatas pada kemasan 
panggung dan pakaian adat yang tampak 
secara kasat mata. Sedang pesan dan makna 
yang tersirat di baliknya seakan dibiarkan 
berlalu begitu saja. Padahal, selalu ada cerita 
yang terselip di setiap jenis tari dengan 
beragam pesan yang ingin disampaikan. 
Ada peristiwa sakral yang dipercaya oleh 
masyarakat yang melatarbelakangi lahirnya 
suatu jenis tari, sehingga kehadirannya 
bukan sekadar upaya untuk menampilkan 
keindahan gerak yang menghibur, tetapi ia 
juga dapat dijadikan sebagai media massa 
yang memuat pesan-pesan moral dan 
pendidikan bagi masyarakat. Di sisi lain, 
menggali makna dari sebuah rangkaian 
seni tari tradisional adalah bagian dari 
upaya untuk membangkitkan kecintaan 
terhadapnya, sekaligus untuk membendung 
arus budaya asing yang tidak sesuai dengan 
jati diri dan identitas bangsa.

Seni tari atau seni budaya secara umum 
dapat memunculkan maksud yang berbeda 
dari suatu daerah dengan daerah lain, yang 
menggambarkan ciri khas dari komunitas di 
mana ekspresi seni itu muncul. Pergulatan 
sosial dalam suatu komunitas yang 
melahirkan suatu pertunjukan seni budaya 
adalah perwakilan rasa dari pergulatan sosial 
itu, sehingga nilai-nilai karakter sosial dapat 
tergambar dari sebuah pertunjukan yang 
memang lahir dari masyarakat, yang berarti, 

bahwa kekuatan karakter sosial dapat 
terbaca atau dapat diamati dari fenomena 
pertunjukan yang dimiliki oleh masyarakat.

James R. Brandon dalam bukunya Theatre 
in Southeast Asia sebagaimana dikutip oleh 
Peacock (2005, 3) mengatakan, "seni budaya 
merupakan bagian integral yang sangat 
dalam dari kebudayaan Asia Tenggara" 
yang kontras dengan dunia Barat modern, 
di mana seni pertunjukan merupakan 
asesoris kultural. Dia mengatakan, bahwa 
di Asia Tenggara, drama pertunjukan 
telah dimainkan sejak masa kuno sampai 
masa modern dengan tujuan pendidikan 
moral secara lebih signifikan ketimbang 
yang dilakukan oleh Eropa dan Amerika 
kontemporer, di mana kedua bagian dunia 
ini pertunjukan drama cenderung menjadi 
hiburan semata. Dia menunjukkan, bahwa di 
Asia Tenggara pertunjukan masih menjadi 
media massa yang penting dan bersifat 
lokal, sehingga pertunjukan itu tentu 
berhubungan dengan proses sosial yang 
lebih halus, lebih penting, dan lebih intim.

Adanya seni budaya yang dibangun 
untuk tujuan pendidikan moral dan sebagai 
media massa menegaskan, bahwa fenomena 
seni budaya benar-benar dapat diamati 
sebagai suatu ciri karakter sosial di mana 
seni itu tumbuh. Termasuk seni tari pajaga di 
Palopo Sulawesi Selatan. Salah satu bait syair 
tari pajaga “we pawinru we siwalie” yang 
artinya; “mencipta tanpa diciptakan” yang 
disandingkan dengan bait “Majammammu 
Latabbakka, Aja muelo riala maloloanmu” 
yang artinya; “duhai gadis yang baru mekar, 
jangan mau dipetik masa mudamu”. Ini 
menunjukkan adanya persandingan nilai 
ketuhanan dan nilai moral yang tentu 
memiliki makna dan tujuan tertentu. 
Karena itu, penelitian ini dilakukan untuk 



391

Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga     (Muh. Subair)

mengungkap misteri makna syair tari pajaga 
yang diharapkan dapat memberi kontribusi 
ilmiah dan mendukung upaya pelestarian 
seni budaya bangsa. Sebagaimana diketahui, 
bahwa seni budaya bangsa kita semakin 
hari semakin tergerus oleh serbuan budaya 
asing, dan sedang terseok dalam langkah 
revitalisasi atau pelestarian.

Penguatan jati diri bangsa sejatinya 
dapat dilakukan dengan menanamkan 
kecintaan terhadap seni tari daerah. Akan 
tetapi, rangkaian gerak dalam sebuah tari 
tidak mudah untuk dipahami begitu saja, 
meskipun ia diiringi oleh syair dan musik. 
Sebab syair yang berbahasa daerah pun 
dibutuhkan usaha untuk mengetahui 
maknanya, sebagaimana misteri syair tari 
pajaga yang menyandingkan nilai ketuhanan 
dan nilai moral dalam bait-baitnya. Karena 
itu, permasalahan penelitian ini dijabarkan 
dalam pertanyaan berikut: Bagaimanakah 
sejarah terciptanya tari pajaga menurut 
tradisi lisan masyarakat Kota Palopo Sulawesi 
Selatan? Apa saja syair yang dinyanyikan 
dalam tari pajaga? Apa makna dan nilai 
yang terkandung dalam syair tersebut? Apa 
makna disandingkannya nilai ketuhanan 
dan moral dalam syair tari pajaga?

Berangkat dari masalah penelitian yang 
telah dikemukakan, penelitian ini bertujuan 
untuk: mengungkap sejarah terciptanya tari 
pajaga menurut tradisi lisan masyarakat 
Kota Palopo Sulawesi Selatan, menguraikan 
pengertian dan makna syair tari pajaga 
sesuai dengan konsep bahasa Bugis Kuno, 
menggali makna dan mengidentifikasi nilai-
nilai yang terdapat dalam syair tari pajaga, 
dan mengungkap makna disandingkannya 
nilai ketuhanan dan nilai moral dalam syair 
tari pajaga.

Kerangka Konsep

Foucault mengatakan dalam Mills (2007, 
1-11), bahwa pandangan tentang suatu 
objek dibentuk dalam batas-batas yang telah 
ditentukan oleh struktur diskursif. Wacana 
tidak dipahami sebagai serangkaian kata 
atau preposisi teks, tetapi adalah sesuatu 
yang memproduksi gagasan, konsep atau 
praktik. Jadi, persoalan utama wacana 
adalah siapa yang memproduksi wacana dan 
apa efek yang muncul dari produksi wacana 
tersebut, sehingga wacana juga berkaitan 
dengan kuasa atau power.

Secara praktis, berikut ini dipaparkan 
beberapa model wacana kritis yang dapat 
membantu pembahasan syair tari pajaga 
berdasarkan teori-teori dari Tun A. van Dijk, 
Fairlogh, dan Wodak, yaitu: Pertama, analisis 
kritis yang memandang, bahwa wacana 
dipahami sebagai tindakan (Umar t.th., 27).
Kedua, analisis kritis memandang wacana 
dari konteks wacana, seperti latar, situasi, 
peristiwa, dan kondisi. Ketiga, menempatkan 
wacana dalam konteks sejarah dengan tujuan 
untuk mengetahui siapa yang memproduksi 
dan atas peristiwa apa, sehingga teks 
tersebut dimunculkan. Keempat, dapat juga 
diperhatikan tentang ideologi apa yang 
terdapat dalam teks syair tari pajaga. Hal ini, 
karena teks pada dasarnya adalah bentuk 
dari praktik ideologi atau pencerminan dari 
ideologi tertentu (Eriyanto 2011, 8-13).

Model-model wacana kritis di atas akan 
diperhadapkan dengan karakter syair tari 
pajaga yang ditemukan di lapangan. Syair 
yang berbahasa Bugis tersebut terlebih 
dahulu diterjemahkan, untuk dideskripsi dan 
diletakkan dalam konteks sosio kultural dan 
latar belakang dari aktor pembuat teks (syair 
tari pajaga) tersebut (Hamad 2004, 46-47). 



392

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

Jadi, analisis wacana kritis di sini berbeda 
dengan analisis wacana dalam ilmu bahasa, 
meskipun di dalamnya terdapat kesamaan 
pandang, bahwa wacana itu tidak harus 
hanya berupa sesuatu yang tertulis saja. Ia 
dapat berupa pidato, nyanyian lagu atau 
syair pun adalah wacana juga. Jadi, wacana 
terdiri atas wacana lisan dan wacana tertulis 
(Sobur 2004, 10).

Istilah wacana dipergunakan untuk 
mencakup bukan hanya percakapan atau 
obrolan, tetapi juga pembicaraan di muka 
umum, tulisan serta upaya-upaya formal 
seperti laporan ilmiah dan sandiwara atau 
lakon, drama, teater, atau pun seni tari 
(Tarigan 1993, 23).

Metode Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Palopo Sulawesi 
Selatan, yaitu pusat Kerajaan Luwu sebagai 
tempat lahirnya seni tari pajaga. Jenis 
penelitian menggunakan pendekatan 
kualitatif. Pengumpulan data dilakukan 
dengan mengamati pertunjukan tari pajaga 
dan merekamnya untuk melihat variasinya, 
pengamatan dilakukan terhadap beberapa 
sanggar tari. Selain itu, peneliti juga 
melakukan wawancara dengan pelaku seni 
dengan penekanan pada syair tari pajaga.

Selama masa pengumpulan data, 
penulisan sudah berlangsung dengan 
menuangkannya secara naratif. Penulisan 
dilakukan dengan menelaah seluruh data 
yang tersedia dari berbagai sumber, yaitu 
hasil observasi, wawancara, dan studi 
pustaka, yang kemudian dijadikan sebagai 
pertimbangan untuk menganalisis syair tari 
pajaga sebagai objek kajian.

Syair tari pajaga sebagai objek kajian ini 
selanjutnya dibahas dengan menggunakan 
pendekatan analiasis wacana kritis.

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN
Sejarah Tari Pajaga

Budayawan Luwu percaya, bahwa peradaban 
masyarakat Luwu itu bersumber dari 
kepercayaan terhadap Dewa dan pandangan 
terhadap alam raya. Kedua sumber inilah 
yang melahirkan pola hidup, etik, norma, 
dan tatanan sosial yang kemudian menjadi 
tradisi. Salah satu tradisi yang dianggap 
lahir dari sana adalah seni budaya termasuk 
seni tari. Ketika mereka melakukan 
meditasi sebagai pernyataan hubungan 
dan pengabdiannya kepada Dewa, mereka 
bermaksud menggerakkan kekuatan Dewa 
agar dia yang menguasai segala sesuatunya 
mengabulkan permohonan-permohonan 
mereka. Pada saat permohonan itu 
terkabul dilakukanlah tari-tarian untuk 
menyenangkan untuk berterima kasih 
kepada sang Dewa. Jadi tari tradisional itu 
lahir dari gerak keasyikan pemujaan dan 
permohonan terhadap Dewa, dan seterusnya 
agar tari tersebut menjadi teratur dalam 
iramanya, ia diiringi dengan tabuhan suara 
bunyi-bunyian, yang berkembang menjadi 
seni musik (Akil AS 2008, 21-22). Begitu juga 
dengan seni tari pajaga yang tercipta melalui 
proses meditasi dan dilakukan pula dengan 
alat musik dan lagu yang mengiringinya. 
Hingga kini, tarian tersebut masih ada dan 
belum banyak mengalami perubahan atau 
dengan kata lain masih mendekati keaslian.

Tari pajaga sebagai objek penelitian ini 
adalah tari yang menjadi hiburan raja-raja 
Luwu sejak zaman Sawerigading (sekitar 



393

Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga     (Muh. Subair)

abad ke 9–12 M) dan dilakukan pada saat 
tertentu saja, seperti pada upacara kerajaan. 
Seiring perkembangan zaman dan setelah 
masuknya agama Islam di Luwu pada 
tahun1603 M (Sewang 2005, 112), maka tari 
ini tidak lagi sebagai tari yang hanya menjadi 
hiburan raja, akan tetapi berkembang 
menjadi tari penghormatan kepada tamu-
tamu raja yang datang dan ditarikan pada 
situasi yang lebih terbuka, seperti pada 
upacara kerajaan. Oleh karena tari tersebut 
sering dipertunjukkan pada malam hari 
di saat-saat pengawal sedang menjaga 
keamanan istana dan keselamatan raja, 
sehingga tari ini kemudian diberi nama tari 
pajaga yang berarti penjaga atau pengawal 
(Nadjamuddin 1982, 92).

Tari pajaga lahir dari proses meditasi 
panjang yang dilakukan oleh We Tenri 
Abeng. Meditasi ini dilakukan sebagai 
refleksi dari kekecewaan We Tenri Abeng 
terhadap saudara kandungnya bernama 
Sawerigading yang berniat untuk 
mempersuntingnya, sehingga dalam 
kekalutan itu, We Tenri Abeng mengadu 
kepada Dewa dalam meditasi yang akhirnya 
melahirkan gerakan tari sebagai gambaran 
akan situasi ketertarikan Sawerigading dan 
penolakan We Tenri Abeng (Andi Monggang 
30 th, wawancara: 10-06-2014).

Sawerigading dan We Tenri Abeng 
lahir dari pasangan Bataralattu dengan We 
Datusengngeng. Karena Sawerigading dan 
We Tenri Abeng adalah kembar emas, maka 
sejak kecil keduanya dipisahkan agar tidak 
tumbuh rasa cinta antara keduanya. Namun 
setelah mereka bertemu ketika dewasa, 
Sawerigading malah jatuh cinta kepada adik 
kembarnya (Kern 1989, 50 dan 154).

Jadi, tari pajaga tercipta dari gerak 
meditasi yang dilakukan oleh We Tenri 
Abeng ketika menolak cinta kakaknya 
(Sawerigading). Diceritakan, bahwa We 
Tenri Abeng ketika melakukan pertapaan 
atau meditasi demi menghilangkan tekanan 
keinginan Sawerigading yang mempunyai 
pengaruh kuat sebagai putra mahkota.
Proses meditasinya berlangsung sangat 
sengit yang kemudian menciptakan gerak-
gerak dan syair-syair yang ada dalam 
tari pajaga (Andi Sanad Kaddiraja 56 th, 
wawancara: 07-06-2014).

Tari pajaga juga dikenal lebih luas dalam 
tradisi Massenrengpulu. Pada masyarakat 
Massenrengpulu, tari pajaga sangat berperan 
sebagai media menyampaikan pesan-pesan 
tertentu. Pajaga adalah sejenis tarian yang 
menggambarkan atraksi para pengawal yang 
siap melindungi raja. Menurut beberapa 
tokoh Massenrengpulu, jenis tari pajaga ini 
tumbuh dari kampung Limbung, Maiwa, 
adalah khas milik masyarakat dan hanya 
berkembang di Masserengpulu (Syamsurijal 
& Nurul Huda, Harian Fajar:08-11-2006).

Tari pajaga terdapat pula dalam 
masyarakat Wajo yang kenal dengan tari 
pajagan makkunrai. Sebuah tari tradisional 
yang tumbuh dan berkembang di 
Kerajaan Wajo dan merupakan bagian dari 
pengembangan tari pajaga yang dari Luwu. 
Hal ini disebabkan, karena secara legendaris 
asal mula Kerajaan Luwu diawali dengan 
cerita pernikahan putri dari Kerajaan Luwu 
maja’ uli’e (putri yang menderita penyakit 
kulit) dengan seorang pangeran. Di mana 
putri maja’ uli’e diasingkan di daratan Wajo 
yang secara menakjubkan disembuhkan 
oleh jilatan tedong buleng. Pangeran tersebut 
mempersunting putri maja’ uli’e yang sudah 
sembuh dan mendapatkan keturunan yang 



394

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

menjadi cikal bakal pemimpin Kerajaan 
Luwu (Nurwahidah 2009, 7).

Boleh saja, tari pajaga memiliki versi 
yang banyak dan ada di beberapa tempat 
yang berbeda. Tapi jelas, bahwa tari pajaga 
sebagai akar budaya masyarakat Palopo 
mempunyai fakta tradisi yang diwarisi secara 
turun temurun. Terbukti dengan masih 
eksisnya tari pajaga di tanah Palopo hingga 
saat ini. Penelitian ini tidak akan membahas 
perbandingan antara tari pajaga Palopo 
dengan tari pajaga dari daerah lainnya. 
Bahkan penelitian ini akan lebih berfokus 
pada syair-syair yang ada dalam tari pajaga 
di Palopo.

Tari Pajaga dan Syairnya

Tari pajaga mempunyai gerakan pokok 
yang disebut tari pawinru, yang kemudian 
menetaskan beberapa cabang tari pajaga 
lainnya, yaitu; Pajaga Pawinru, Pajaga 
Sulessana, Pajaga Mallemo, Pajaga Ininnawa, 
Pajaga Ininnawa Mapatakko, Pajaga Aze-
Asende, Pajaga Pisolaje, Pajaga Lenggo, dan 
Pajaga Tinulu Melleku (Nadjamuddin 1982, 
92).

Pada lazimnya, tari pajaga dimainkan 
oleh 12 orang, tapi ada juga cabang tari 
pajaga yang disebut tari sajo. Dinamakan 
tari sajo, karena dimainkan hanya satu orang 
sajo, biasanya hanya dimainkan di rumah-
rumah pemerintah dengan mengundang 
pemuda-pemudi yang datang untuk menari 
sajo sebagai cara untuk membuka jodoh. 
Dalam tari pajaga ini dikenal juga dengan 
istilah, yakni; tari jaga bone balla yang 
dibawakan oleh perempuan, tari pajaga 
tololo adalah tari yang dibawakan oleh 
laki-laki, dan tari pajaga palili adalah tari 

yang dilakukan diluar istana dan ditarikan 
bercampur oleh laki-laki dan perempuan.

Mayoritas sumber menyebutkan, bahwa 
tari pajaga terdiri dari 12 judul gerakan 
sebagaimana disebutkan oleh Iriani: 1) 
Pawinru, 2) Sulessana, 3) Ase-Asendo, 4) 
Ininnawa Taranae, 5) Ininnawa Patakko, 6) 
Ininnawa Masagala, 7) Tinulukku Natujue, 
8) Tinulu Masie, 9) Piso Taja Masie, 10) 
Pangnguju, 11) Babua karana, 12) Malemo 
(Iriani 2011, 46).

Iriana menyebutkan tujuh buah syair-
syair tari pajaga yang dihimpun dari berbagai 
sumber di Kota Palopo sebagai berikut:

1.	 Pawinru siwalie, letto temmassalewa 
pale, mamasagena pawinru.

2.	 Sulesana napabungngo, panre 
napakawene, rimannakengenna.

3.	 Ase-asendo unta papukara, akumo 
tagipe iweremu ase-asendo.

4.	 Ininnawa taranae, tinulu napekuare 
rimula, malle’na.

5.	 Ininnawa patakko, alai pakkawaru, toto 
tennalesammu.

6.	 Ininnawa masagala toi, natiwi maneng 
toi, sapana lebbae.

7.	 Tinulukku natujue panauju, sini lele 
kubilang pammase (Iriani 2011, 48).

Sebagai rangkaian pementasan tari 
pajaga, syair-syair tersebut dinyanyikan 
mengiringi tabuhan gendang dan musik 
sebagai pembuka, bahwa tarian akan 
segera dimulai. Syair-syair tari pajaga 
terdiri paling sedikit dua bait yang pendek 
dan paling panjang hanya empat bait saja, 
sehingga acap kali lagu ini tidak menjadi 
perhatian bagi peneliti seni tari yang hanya 
menfokuskan bahasannya dalam aspek 
gerakan saja. Padahal, inti dari gerakan yang 



395

Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga     (Muh. Subair)

akan dilakukan dalam tari pajaga tersebut 
merupakan penjabaran dari syair yang 
dilagukan terlebih dahulu. Di antara syair-
syair tersebut berdasarkan tuturan Andi 
Sanad Kaddiraja adalah:

We pawinru
We siwalie
Leto temmasalawe
Artinya:
Menciptakan
Tanpa diciptakan 
Disegani tanpa menyegani

Ininnawa mapatakko 
Alai pakkawaru 
Toto tellesanmu
Artinya:
Cita-cita boleh kau jaga   
Jadikanlah sebagai obat, 
Takdir yang akan menimpamu 

Sulessana na pabongngo panre
Na pakawewe ri mannaunganna 
Artinya:
Hamparan luas bertumpuk barang berharga
Sangatlah kecil dalam genggaman-Nya

Unga-unga lise sonrong 
Masagala patabbakkaengngi
Artinya:
Bunga-bunga (gadis-gadis) di taman 
istana 
Siapa gerangan membuatnya mekar 

Majammammu 
Latabbakka 
Aja muelo riala maloloanmu
Artinya:
Jagalah dirimu… 
Wahai gadis yang baru mekar, 
Jangan mau dipetik sebelum waktunya(Andi 
Sanad Kaddiraja 56 th, wawancara: 07-06-
2014).

Awal kata dari syair-syair tari pajaga 
dijadikan sebagai nama dari tari pajaga 
yang ditarikan. Jika syair pengiring yang 
dinyanyikan pada awal pementasan tari 
pajaga berawal dengan kata we pawinru, 
maka tari tersebut dinamai tari pajaga 
pawinru. Demikian selanjutnya, jika syair yang 
dinyanyikan sebagai pengiring tari pajaga 

itu berawal dengan kata Ininnawa, maka tari 
tersebut dinamakan tari pajaga ininnawa, 
sehingga dari data syair-syair yang dihimpun 
di atas dibandingkan dengan jumlah jenis tari 
pajaga yang disebutkan berjumlah 12 jenis 
menunjukkan, bahwa masih ada beberapa 
syair-syair tari pajaga yang belum dihimpun 
dalam tulisan ini. Kelima syair di atas bukan 
sebagai pelengkap dari ke tujuh syair yang 
disebutkan Iriani, melainkan sebuah versi 
lain yang berkembang dalam masyarakat 
dan dianggap berkaitan erat dengan tradisi 
lisan tentang Sawerigading.

Pesan Moral We Tenri Abeng dalam 
Syair Tari Pajaga

Sebagaimana disebutkan oleh Andi 
Monggang, bahwa tari pajaga lahir dari 
proses meditasi panjang yang dilakukan 
oleh We Tenri Abeng. Meditasi ini dilakukan 
sebagai refleksi dari kekecewaan We Tenri 
Abeng terhadap saudara kandungnya 
bernama Sawerigading yang berniat untuk 
mempersuntingnya, sehingga dalam 
kekalutan itu, We Tenri Abeng mengadu 
kepada Dewa dalam meditasi yang akhirnya 
melahirkan gerakan tari sebagai gambaran 
akan situasi ketertarikan Sawerigading dan 
penolakan We Tenri Abeng (Andi Monggang 
30 th, 10-06-2014).

Meditasi yang dilakukan oleh We Tenri 
Abeng menunjukkan betapa tidak kuasanya 
dia menghadapi situasi permasalahannya, 
sehingga dia membutuhkan bantuan kepada 
yang lebih berkuasa untuk keluar dari 
masalahnya. Sebab keinginan Sawerigading 
sebagai putra mahkota Kerajaan Luwu 
bukan hal mudah untuk dielakkan, maka 
sosok yang benar-benar sangat berkuasa 
atas dirinya dan atas diri orang yang 



396

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

berkedudukan penting di dunia ini dicarinya 
dalam meditasi tersebut. ‘Bertemulah’ 
We Tenri Abeng dengan sang Dewa yang 
kemudian dia gambarkan kekuasaannya 
dalam syair-syair tari pajaga.

Syair tari pajaga yang merefleksikan 
kekuasaan Tuhan tersebut terdapat dalam 
bait: We pawinru, We siwalie. Artinya: 
Menciptakan, Tanpa diciptakan. Ungkapan 
ini telah ada dalam masyarakat Luwu 
sebelum Islam masuk. Meskipun dalam 
praktiknya, masyarakat Luwu percaya 
terhadap kekuasaan Dewa atau beberapa 
Dewa. Akan tetapi, kalimat ini menunjukkan, 
bahwa pemikiran mereka telah berkembang 
kritis dan mulai melahirkan kesimpulan logis 
terhadap kebertuhanan mereka, sehingga we 
pawinru we siwalie (pencipta tanpa dicipta) 
dapat dipersepsikan sebagai penjabaran 
dari konsep kepercayaan terhadap Dewata 
Sewwae.

Kepercayaan terhadap Dewata Sewwae 
adalah ekspresi penyerahan diri manusia 
terhadap Tuhan, manifestasinya dijabarkan 
dengan melakukan prosesi ritual terhadap 
kekuatan gaib yang mendiami alam raya 
sebagai bagian dari kekuasaan Dewata 
Sewwae. Kepercayaan Dewata Sewwae ini 
terbagi dalam dua dimensi, yaitu dimensi 
syarat dan dimensi rohaniah. Dimensi syarat, 
yakni pelaksanaan ritual yang dilaksanakan 
dalam bentuk sesajian, sementara 
dimensi rohaniah dilakukan dalam bentuk 
pengolahan batin pada unsur keselarasan 
alam raya dan manusia, dari keselarasan 
tersebut mereka menemukan adanya kuasa 
gaib atau kekuasaan Dewa (Akil AS 2008, 
24).

Syair tari pajaga berikut juga 
merefleksikan kekuasaan atau adanya takdir 

Tuhan: Ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru, 
Toto tellesanmu. Artinya: Cita-cita boleh kau 
jaga, jadikanlah sebagai obat, takdir yang 
akan menimpamu. Syair ini menggambarkan 
pemikiran masyarakat Luwu dahulu terhadap 
sikap optimisme dalam cita-cita dan 
kepasrahan terhadap ketentuan toto (takdir). 
Kata ininnawa, berarti harapan suci dari 
hati, berupa keinginan terdalam, biasanya 
berbentuk sesuatu yang sangat diinginkan 
oleh seseorang dalam hidupnya. Mapatakko 
adalah dari asal kata pata berarti stabil, 
kuat, dan mapan. Jadi, Ininnawa mupatakko, 
bermakna anjuran untuk memiliki cita-cita 
dan menjaga cita-cita tersebut sepenuh hati 
dengan usaha keras untuk meraihnya.

Adapun syair tari pajaga berikut 
merefleksikan kekuasaan Tuhan terhadap 
kekayaan manusia. Sulessana na pabongngo 
panre, Na pakawewe ri mannaunganna. 
Artinya: hamparan luas bertumpuk 
barang berharga, sangatlah kecil dalam 
genggaman-Nya. Syair ini memberikan 
nasihat tentang harta benda dan kekuasaan 
Dewata Sewwae, bahwa harta benda 
yang digambarkan sebesar hamparan 
yang luas sekalipun takkan ada artinya 
dalam genggaman kekuasaan yang Maha 
Kuasa. Bait Sulessana na pabongngo panre, 
bermakna adanya semangat kerja yang keras 
bagi masyarakat dalam mencari harta benda 
untuk kebutuhan dunianya, mereka bekerja 
seolah berjuang untuk memenuhi sebuah 
padang luas dengan segala macam harta 
benda berharga. Kemudian bait kedua Na 
pakawewe ri mannaunganna mengingatkan, 
bahwa betapa pun besarnya harta benda 
yang manusia punya jika dibandingkan 
dengan kekuasaan Tuhan, semua itu takkan 
ada artinya dan sangat mudah bagi Tuhan 
dalam genggamannya.



397

Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga     (Muh. Subair)

Ketika Sawerigading bermaksud 
meminang saudara kandungnya sendiri We 
Tenri Abeng untuk dijadikan istri. Muncul 
penolakan dari We Tenri Abeng sebagai 
refleksi moralitas yang alami dari seorang 
manusia, bahwa sungguh tidak etis bagi 
seorang saudara mengawini saudara 
kandungnya sendiri, sehingga tampaklah 
adanya wacana moral yang terefleksi dari 
syair tari pajaga, seperti: Unga-unga lise 
sonrong, masagala patabbakkaengngi. Syair 
ini memuat tentang nasihat kepada para 
gadis remaja yang baru puber dan beranjak 
dewasa. Bait Unga-unga lise sonrong, 
duhai gadis-gadis yang bermain di taman 
istana (adalah makna awal di mana syair 
ini dimaksudkan untuk gadis di istana), 
kemudian makna syair ini mengalami 
perluasan seiring penggunaan syair semakin 
luas di masyarakat, yaitu memberi pesan 
kepada gadis-gadis remaja, bahwa istana 
atau rumah tempat tinggal dan tempat 
bermain adalah paling aman bagi mereka, 
sehingga para gadis jangan membuat 
banyak langkah untuk keluar rumah di 
mana itu tidak aman bagi mereka. Tetaplah 
bermain di istanamu yang dengan begitu 
maka masagala patabbakkaengngi, bukan 
orang sembarangan yang akan datang 
kepadamu, bahkan hanya orang spesial yang 
akan datang memetikmu. Jadi, bersabarlah 
menanti siapa gerangan yang membuatmu 
mekar berseri dengan tanggung jawab dan 
cinta yang suci dari seorang yang tepat dan 
sekupu denganmu.

Nilai moral juga terefleksi dari syair: 
majammammu latabbakka, aja muelo 
riala maloloanmu, jagalah dirimu. Artinya; 
wahai gadis yang baru mekar, jangan mau 
dipetik sebelum waktunya. Syair ini kembali 
ditujukan kepada para gadis remaja agar 

mereka berhati-hati dengan perkembangan 
fisik dan emosi yang ditandai adanya puber 
menuju dewasa. Gadis puber diumpamakan 
kuncup bunga yang sedang mekar berseri-
seri disapu angin dan diterpa cahaya 
matahari, duhai betapa menariknya dan 
sungguh indah dirasakannya. Namun 
jangan terlena dengan kesenangan 
sesaat, hendaklah menjaga diri dan tetap 
mempertahankan keceriaan dalam masa 
mekar sari itu, jangan mau dipetik terlalu 
cepat sebelum waktu yang tepat tiba. 
Pastikan dulu dirimu menikmati dan melalui 
masa remaja sampai matang hingga 
kedewasaan datang, dan kamu sudah siap 
untuk dipetik dan dinikmati oleh orang yang 
berhak dengan janji suci yang sah.

Bersandingnya Tuhan dan Moral

Syair tari pajaga yang diuraikan di atas 
menunjukkan begitu kuatnya tema tentang 
Tuhan dan moral yang melekat langsung 
dari kata yang terpilih sebagai wakil dari 
makna yang dimaksudkan. Kata-kata 
tersebut adalah; We pawinru, We siwalie: 
Menciptakan, Tanpa diciptakan. Kata ini 
menusuk langsung pada makna keesaan 
Tuhan dalam menciptakan.

Kata ini juga menunjukkan kesesuain 
dengan konsep ketuhanan dalam Islam, yaitu 
penjabaran dari tauhid rububiyah. Tauhid 
rububiyah adalah mengesakan Allah Ta’āla 
dalam pekerjaan-Nya, seperti mencipta, 
menguasai, mengatur, memberi rezeki, 
menghidupkan, mematikan, menurunkan 
hujan, dan semisal itu, maka seorang hamba 
tidak sempurna tauhidnya sampai mengakui, 
bahwa Allah Ta’āla itu Tuhan segala sesuatu, 
Pemilik, Pencipta, Pemberi rizki, bahwa 
Dia Yang Menghidupkan dan Mematikan, 



398

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

Pemberi Manfaat dan Mudarat, Satu-satunya 
yang mengabulkan doa. Milik-Nya semua 
masalah, ditangan-Nya semua kebaikan, 
Dia Yang Maha Mampu atas segala sesuatu. 
Termasuk dalam hal ini keimanan terhadap 
takdir, baik maupun buruk. Tauhid macam 
ini tidak diingkari orang-orang musyrik saat 
Rasul SAW. diutus pada mereka, bahkan 
mereka mengakuinya secara global.

Kata lain dari syair tari pajaga yang telak 
bermuara pada makna Tuhan sebagai Sang 
Yang Maha Kuasa adalah: Alai pakkawaru, 
Toto tellesanmu: Jadikanlah sebagai obat, 
Takdir yang akan menimpamu. Kata ini 
menunjukkan makna adanya takdir Tuhan, 
bahwa besarnya kuasa Tuhan akan menjadi 
faktor penentu di atas segala usaha, 
keinginan, dan kuasa manusia. Syair ini 
berarti sangat sesuai dengan rukun iman 
yang mewajibkan manusia percaya akan 
adanya takdir. Begitu juga dengan kata 
yang berbunyi: Sulessana na pabongngo 
panre,Na pakawewe ri mannaunganna: 
Hamparan luas bertumpuk barang berharga, 
Sangatlah kecil dalam genggaman-Nya. 
Syair ini menunjukkan adanya Tuhan Yang 
Maha Kaya, di mana betapa pun besarnya 
kekayaan manusia akan menjadi sangat 
kecil dibanding kekayaan Tuhan. Syair ini 
berarti sangat sesuai dengan Asma’ul Husna 
hal-Mughniyu, yang berarti Maha Kaya.

Pada saat syair-syair tari pajaga secara 
tegas mentahbiskan kekuasaan Tuhan, di 
saat yang sama dalam syair yang sama 
pula terungkap adanya pesan moral 
yang kuat, seperti disebutkan dalam bait 
ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru, Toto 
tellesanmu: Pada cita-cita yang engkau jaga, 
Jadikanlah sebagai obat, Takdir yang akan 
menimpamu. Kata ininnawa mewakili aspek 
moralitas sebagai pesan kepada manusia 

untuk berkerja keras dalam meraih cita-cita. 
Sedangkan kata toto adalah mewakili makna 
kekuasaan takdir Tuhan. Kata toto adalah 
sebagai jawaban dari kerja keras manusia 
yang pada akhirnya berada dalam ketentuan 
takdir Tuhan.

Kemudian tema moralitas juga terdapat 
dalam syair berikut: Unga-unga lise sonrong, 
Masagala patabbakkaengngi: Bunga-bunga 
(gadis-gadis) di taman istana, Siapa gerangan 
membuatnya mekar. Mengandung pesan 
moral yang kuat kepada para gadis muda 
untuk menjaga diri dari godaan nafsu dunia. 
Demikian pula dengan kata yang terdapat 
dalam syair: Majammammu, Latabbakka, 
Aja muelo riala maloloanmu: Jagalah dirimu, 
Wahai gadis yang baru mekar, jangan mau 
dipetik sebelum waktunya. Sangat kuat 
memberikan batasan kepada para gadis 
muda agar terlebih dahulu membekali diri 
dengan ilmu pengetahuan sebelum memilih 
untuk dipetik oleh lawan jenisnya.

Demikian jelasnya persandingan Tuhan 
dan moral yang terangkai dari syair-syair tari 
pajaga, yang kemudian menimbulkan tanya, 
mengapa begitu didekatkannya Tuhan dan 
moral dalam syair tersebut. Hal ini dapat 
ditelusuri dari proses awal lahirnya tari 
pajaga dan syair-syairnya, bahwa ekspresi 
kebertuhanan yang kuat akan melahirkan 
sikap moral yang kuat pula. Di mana We Tenri 
Abeng membuktikannya, bahwa dengan 
memberikan kepasrahan kepada Dewata 
Sewwae atas permasalahan yang manusia 
hadapi, maka akan lahir dari padanya 
sikap positif untuk menjadi manusia yang 
baik, manusia yang memelihara diri dari 
perbuatan tercela.

Jadi, kedekatan kepada Tuhan akan 
melahirkan sikap moral yang baik, hal ini 



399

Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga     (Muh. Subair)

dapat dijadikan sebagai saran perbaikan 
moral bangsa yang saat ini lagi terpuruk. 
Bahwa para orang tua dan sekolah 
semestinya melakukan pembelajaran tauhid 
terlebih dahulu sebelum mengajarkan 
baca Al-Qur’an, salat, puasa, dan ibadah 
lainnya. Mereka tidak perlu terlalu dini 
sibuk membangun pengetahuan ibadah 
kepada anak-anak pelajar, yang kemudian 
malah memberatkan dan membuat mereka 
beranggapan, bahwa agama ini begitu 
merepotkan. Ajarkanlah terlebih dahulu 
kepada anak-anak akan cinta kepada Tuhan, 
kesadaran akan Maha Kuasanya Tuhan, 
dan cinta kepada nabi-nabi utusan Tuhan, 
sehingga ketika terpatri cinta anak-anak 
kepada Tuhannya, maka dengan sendirinya 
mereka akan mencari tahu bagaimana 
berterima kasih kepada Tuhan. Mereka 
akan dengan senang hati belajar menganji, 
berbuat baik kepada orang tua, berbuat baik 
kepada sesama manusia, dan seterusnya.

Kondisi ini sangat sesuai dengan konsep 
perjungan Rasulullah SAW. yang dalam 
masa perjuangannya memperkenalkan 
Islam, selama bertahun-tahun hanya 
mendakwakan ketauhidan atau keesaan 
Allah terlebih dahulu. Nanti setelah 13 tahun 
ketika Nabi hijrah di Madinah barulah umat 
Muslim diperintahkan melakukan ibadah 
kepada Allah secara bertahap, seperti salat, 
puasa, dan zakat.

PENUTUP
Wacana Tuhan dan moral muncul dari teks 
syair tari pajaga dengan kalimat yang begitu 
intim sebagaimana yang tampak dalam bait: 
ininnawa mupatakko, Alai pakkawaru, Toto 
tellesanmu: Pada cita-cita yang engkau jaga, 
Jadikanlah sebagai obat, Takdir yang akan 

menimpamu. Kata ininnawa mewakili aspek 
moralitas dengan pesan kepada manusia 
untuk bercita-cita dan bekerja keras demi 
meraih cita-cita. Sedangkan kata toto adalah 
mewakili makna kekuasaan takdir Tuhan. 
Kata toto adalah sebagai jawaban dari kerja 
keras manusia, yang pada akhirnya berada 
dalam ketentuan takdir Tuhan. Demikian 
jelasnya persandingan Tuhan dan moral 
yang terangkai dari syair-syair tari pajaga, 
yang kemudian menimbulkan tanya, 
mengapa begitu didekatkannya Tuhan dan 
moral dalam syair tersebut. Hal ini dapat 
ditelusuri dari proses awal lahirnya tari 
pajaga dan syair-syairnya, bahwa ekspresi 
kebertuhanan yang kuat akan melahirkan 
sikap moral yang kuat pula. Di mana We Tenri 
Abeng membuktikannya, bahwa dengan 
memberikan kepasrahan kepada Dewata 
Sewwae atas permasalahan yang manusia 
hadapi, maka akan lahir daripadanya 
sikap positif untuk menjadi manusia yang 
baik, manusia yang memelihara diri dari 
perbuatan tercela.

Sesungguhnya kedekatan kepada 
Tuhan akan melahirkan sikap moral yang 
baik, hal ini dapat dijadikan sebagai saran 
perbaikan moral bangsa yang saat ini lagi 
terpuruk, bahwa para orang tua dan sekolah 
semestinya melakukan pembelajaran tauhid 
terlebih dahulu sebelum mengajarkan 
baca Al-Qur’an, salat, puasa, dan ibadah 
lainnya. Mereka tidak perlu terlalu dini 
sibuk membangun pengetahuan ibadah 
kepada anak-anak pelajar, yang kemudian 
malah memberatkan dan membuat mereka 
beranggapan, bahwa agama ini begitu 
merepotkan. Ketika terpatri cinta anak-anak 
kepada Tuhannya, maka dengan sendirinya 
mereka akan mencari tahu bagaimana 



400

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

berterima kasih kepada Tuhan. Mereka 
akan dengan senang hati belajar mengaji, 

DAFTAR PUSTAKA
Buku

Sewang, Ahmad M. 2005. Islamisasis Kerajaan Gowa (Abad XVI Sampai Abad XVII). Jakarta: Yayasan 
Obor Indonesia.

Akil AS., M. 2008. Luwu, Dimensi Sejarah, Budaya, dan Kepercayaan. Makassar: Pustaka Refleksi.

Sobur, Alex. 2004. Analisis Teks Media: Suatu Pengantar untuk Analisis Wacana, Analisis Semiotic, dan 
Analisis Framing. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Eriyanto, 2011. Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta: LKiS.

Umar, Fatmah AR.  t.th. Ideologi Tujaqi, Analisis Wacana Kritis. Gorontalo: Ideas Publishing.

Hamad, Ibnu. 2004. Konstruksi Realitas Politik dalam Media Massa: Sebuah Studi Critical Discourse 
Analysis Terhadap Berita-Berita Politik; Pengantar Prof. Harsono Suwardi, MA. Edisi 1. Jakarta: 
Granit.

Iriani, 2011. Tari Pajaga Bone Balla Cermin Budaya Luwu. Makassar: Perc. Sawerigading Manunggal. 
Dian Istana.

Peacock, James L.  2005. Ritus Modernisasi Aspek Sosial & Simbolik Teater Rakyat Indonesia. Jakarta: 
Desantara Utama.

Nadjamuddin, Munasiah. 1982. Tari Tradisional Sulawesi Selatan. Ujung Pandang: Berita Utama Bhakti 
Baru.

Nurwahidah, 2009. Bentuk, makna dan Simbol Pajaga Makkunrai Wajo. Makassar: Bahan Ajar khusus 
untuk Fakultas Seni dan Desain Universitas Negeri Makassar.

Kern, R.A. 1989. I LA GALIGO, Cerita Bugis Kuno. Terj. La Side dan Sagimun M.D. Jakarta: Gadjah Mada 
University Press.

Mills, Sara. 2007. Discourse. Alih Bahasa, Ali Noer Zaman, Diskursus; Sebuah Sebuah Piranti dalam 
Kajian Ilmu Sosial. Jakarta: Qalam.

Tarigan, 1993. Pengajaran Wacana. Bandung: Angkasa.

Sumber Berita Harian: 

Syamsurijal Adhan & MH. Nurul Huda, 2006. "Pajaga, Simbol, dan Alat Negosiasi Kultural". Dimuat di 
Harian Fajar Makassar: Rabu 8 November.

Sumber Wawancara:

Andi Monggang (30 th), Wawancara, 10 Juni 2014 di Kota Palopo Sul-Sel.

Drs. Andi Sanad Kaddiraja (56 th), Wawancara, 7 Juni 2014 di Palopo Sul-Sel.

berbuat baik kepada orang tua, dan berbuat 
baik kepada sesama makhluk.


