PENAMAS

JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Volume 29, Nomor 3, Oktober - Desember 2016
Halaman 349 - 512

DAFTAR ISI

NILAI KETUHANAN DAN PESAN MORAL DALAM SYAIR TARI PAJAGA
MUR. SUBAIF === 389 - 400

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv



i Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv



DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa—Allah SWT,, Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan
dan Kemasyarakatan) Volume 29 Nomor 3, Oktober-Desember Tahun 2016 dapat diterbitkan
dan hadir di hadapan pembaca.

Jurnal PENAMAS edisi kali ini menyajikan sebanyak 10 (sepuluh) artikel, yang terbagi ke
dalam artikel-artikel yang terkait dengan bidang kehidupan keagamaan, pendidikan agama
dan keagamaan, serta lektur dan khazanah keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian
ini tetap menjadi fokus Jurnal Penamas, karena sesuai dengan Tugas dan Fungsi kami sebagai
lembaga penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Segenap Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan)
mengucapkan terima kasih kepada para Mitra Bestari Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan
dan Kemasyarakatan), terutama mereka yang memberikan koreksi dan saran perbaikan (review)
untuk artikel-artikel Volume 29 Nomor 3, Oktober-Desember Tahun 2016 ini, yakni: Prof. Dr.
Imam Tolkhah (Puslitbang Pendidikan Agama dan Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama), Prof. Dr Achmad Fedyani Syaifuddin (Universitas Indonesia Depok),
Dr. Fuad Fachruddin (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), dan Prof. Dr. M. Hisyam (LIPI). Juga,
tak lupa kami ucapkan terima kasih kepada Firdaus Wajidi, Ph.D., yang telah menerjemahkan
abstrak ke dalam bahasa Inggris.

Kami berharap artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini, dapat memberikan
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Oktober 2016
Dewan Redaksi

Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv i



v Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman i - iv



NILAI KETUHANAN DAN PESAN MORAL DALAM SYAIR TARI PAJAGA

DIVINITY VALUES AND MORAL MESSAGES
IN THE POEM OF PAJAGA DANCE

Muh. Subair

Balai Penelitian dan
Pengembangan Agama
Makassar

JI. A.P. Pettarani No. 72
Makassar 90222

Email: zoo.bair@yahoo.com
atau ingatbair@gmail.com
Naskah diterima tanggal 26
September 2016, revisi 4
Oktober-5 November 2016,
dan diterima 8 November
2016.

MUH. SUBAIR

Abstract

This paper presents the research results revealing the meaning of the poem
of Pajaga dance, in order to be a provision for people to fall in love again
to the local culture. This is a qualitative research conducted by interviews,
observation, and literature study. Pajaga dance poem was analyzed by
critical discourse analysis. The study finds out that the poem contains
divinity values and moral messages in the intimate poem sentences such
as: Ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru, and Toto tellesanmu. The word
Ininnawa represents the aspects of morality with a message to the man to
aspire and work hard. While the meaning of the word toto is representing
the power of God's will. The divinity and moral values are closely intertwined
in the poem of Pajaga danceas to demonstrate that a strong expression of
Godliness will bear a strong moral stance, namely a positive attitude to be
a good human being, a human who keep themselves from moral turpitude.

Keywords: Traditional dance, Pajaga dance poem, Divinity values, moral
values.

Abstrak

Tulisan ini menyajikan hasil penelitian yang mengungkap makna syair
tari pajaga, agar menjadi bekal bagi masyarakat untuk jatuh cinta
kembali kepada budaya lokalnya. Penelitian ini bersifat kualitatif yang
dilakukan dengan wawancara, observasi, dan studi pustaka. Syair tari
pajaga dianalisis dengan teknik analisis wacana kritis. Dari syair tersebut
tampak jelas adanya nilai ketuhanan dan moral dalam kalimat syair yang
begitu intim seperti dalam bait: Ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru,
Toto tellesanmu: Kata ininnawa mewakili aspek moralitas dengan pesan
kepada manusia untuk bercita-cita dan berkerja keras. Sedangkan kata
toto adalah mewakili makna kekuasaan takdir Tuhan. Demikian jelasnya
persandingan Tuhan dan moral yang terangkai dalam syair tari pajaga,
sebagai sebuah kesungguhan untuk menunjukkan, bahwa ekspresi
kebertuhanan yang kuat akan melahirkan sikap moral yang kuat pula,
yakni sikap positif untuk menjadi manusia yang baik, manusia yang
memelihara diri dari perbuatan tercela.

Kata Kunci: Tari Tradisional, Syair Tari Pajaga, nilai ketuhanan, nilai moral.

389



Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

PENDAHULUAN

Mendengar kata “tari tradisional”, akan
tergambar gemulai langkah kaki, lenggak-
lenggok lekuk tubuh dan gerak tangan
meliuk-liuk dari penari yang berpakaian
adat. Sangat sulit menangkap pesan yang
terkandung dari serangkaian gerakan seperti
itu, apatah lagi jika itu adalah tari tradisional
dari daerah Indonesia. Pengenalan seni tari
tradisional seolah terbatas pada kemasan
panggung dan pakaian adat yang tampak
secara kasat mata. Sedang pesan dan makna
yang tersirat di baliknya seakan dibiarkan
berlalu begitu saja. Padahal, selalu ada cerita
yang terselip di setiap jenis tari dengan
beragam pesan yang ingin disampaikan.
Ada peristiwa sakral yang dipercaya oleh
masyarakat yang melatarbelakangi lahirnya
suatu jenis tari, sehingga kehadirannya
bukan sekadar upaya untuk menampilkan
keindahan gerak yang menghibur, tetapi ia
juga dapat dijadikan sebagai media massa
yang memuat pesan-pesan moral dan
pendidikan bagi masyarakat. Di sisi lain,
menggali makna dari sebuah rangkaian
seni tari tradisional adalah bagian dari
upaya untuk membangkitkan kecintaan
terhadapnya, sekaligus untuk membendung
arus budaya asing yang tidak sesuai dengan
jati diri dan identitas bangsa.

Seni tari atau seni budaya secara umum
dapat memunculkan maksud yang berbeda
dari suatu daerah dengan daerah lain, yang
menggambarkan ciri khas dari komunitas di
mana ekspresi seni itu muncul. Pergulatan
sosial dalam suatu komunitas yang
melahirkan suatu pertunjukan seni budaya
adalah perwakilan rasa dari pergulatan sosial
itu, sehingga nilai-nilai karakter sosial dapat
tergambar dari sebuah pertunjukan yang
memang lahir dari masyarakat, yang berarti,

bahwa kekuatan karakter sosial dapat
terbaca atau dapat diamati dari fenomena
pertunjukan yang dimiliki oleh masyarakat.

JamesR.Brandondalambukunya Theatre
in Southeast Asia sebagaimana dikutip oleh
Peacock (2005, 3) mengatakan, "seni budaya
merupakan bagian integral yang sangat
dalam dari kebudayaan Asia Tenggara"
yang kontras dengan dunia Barat modern,
di mana seni pertunjukan merupakan
asesoris kultural. Dia mengatakan, bahwa
di Asia Tenggara, drama pertunjukan
telah dimainkan sejak masa kuno sampai
masa modern dengan tujuan pendidikan
moral secara lebih signifikan ketimbang
yang dilakukan oleh Eropa dan Amerika
kontemporer, di mana kedua bagian dunia
ini pertunjukan drama cenderung menjadi
hiburan semata. Dia menunjukkan, bahwa di
Asia Tenggara pertunjukan masih menjadi
media massa yang penting dan bersifat
lokal, sehingga pertunjukan itu tentu
berhubungan dengan proses sosial yang
lebih halus, lebih penting, dan lebih intim.

Adanya seni budaya yang dibangun
untuk tujuan pendidikan moral dan sebagai
media massa menegaskan, bahwa fenomena
seni budaya benar-benar dapat diamati
sebagai suatu ciri karakter sosial di mana
seni itu tumbuh. Termasuk seni tari pajaga di
Palopo Sulawesi Selatan. Salah satu bait syair
tari pajaga "we pawinru we siwalie" yang
artinya; "mencipta tanpa diciptakan” yang
disandingkan dengan bait “Majammammu
Latabbakka, Aja muelo riala maloloanmu”
yang artinya; “duhai gadis yang baru mekar,
jangan mau dipetik masa mudamu”. Ini
menunjukkan adanya persandingan nilai
ketuhanan dan nilai moral yang tentu
memiliki makna dan tujuan tertentu.
Karena itu, penelitian ini dilakukan untuk

390



Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga

mengungkap misteri makna syair tari pajaga
yang diharapkan dapat memberi kontribusi
ilmiah dan mendukung upaya pelestarian
seni budaya bangsa. Sebagaimana diketahui,
bahwa seni budaya bangsa kita semakin
hari semakin tergerus oleh serbuan budaya
asing, dan sedang terseok dalam langkah
revitalisasi atau pelestarian.

Penguatan jati diri bangsa sejatinya
dapat dilakukan dengan menanamkan
kecintaan terhadap seni tari daerah. Akan
tetapi, rangkaian gerak dalam sebuah tari
tidak mudah untuk dipahami begitu saja,
meskipun ia diiringi oleh syair dan musik.
Sebab syair yang berbahasa daerah pun
dibutuhkan usaha untuk mengetahui
maknanya, sebagaimana misteri syair tari
pajaga yang menyandingkan nilai ketuhanan
dan nilai moral dalam bait-baitnya. Karena
itu, permasalahan penelitian ini dijabarkan
dalam pertanyaan berikut: Bagaimanakah
sejarah terciptanya tari pajaga menurut
tradisi lisan masyarakat Kota Palopo Sulawesi
Selatan? Apa saja syair yang dinyanyikan
dalam tari pajaga? Apa makna dan nilai
yang terkandung dalam syair tersebut? Apa
makna disandingkannya nilai ketuhanan
dan moral dalam syair tari pajaga?

Berangkat dari masalah penelitian yang
telah dikemukakan, penelitian ini bertujuan
untuk: mengungkap sejarah terciptanya tari
pajaga menurut tradisi lisan masyarakat
Kota Palopo Sulawesi Selatan, menguraikan
pengertian dan makna syair tari pajaga
sesuai dengan konsep bahasa Bugis Kuno,
menggali makna dan mengidentifikasi nilai-
nilai yang terdapat dalam syair tari pajaga,
dan mengungkap makna disandingkannya
nilai ketuhanan dan nilai moral dalam syair
tari pajaga.

(Muh. Subair)

Kerangka Konsep

Foucault mengatakan dalam Mills (2007,
1-11), bahwa pandangan tentang suatu
objek dibentuk dalam batas-batas yang telah
ditentukan oleh struktur diskursif. Wacana
tidak dipahami sebagai serangkaian kata
atau preposisi teks, tetapi adalah sesuatu
yang memproduksi gagasan, konsep atau
praktik. Jadi, persoalan utama wacana
adalah siapa yang memproduksi wacana dan
apa efek yang muncul dari produksi wacana
tersebut, sehingga wacana juga berkaitan
dengan kuasa atau power.

Secara praktis, berikut ini dipaparkan
beberapa model wacana kritis yang dapat
membantu pembahasan syair tari pajaga
berdasarkan teori-teori dari Tun A. van Dijk,
Fairlogh, dan Wodak, yaitu: Pertama, analisis
kritis yang memandang, bahwa wacana
dipahami sebagai tindakan (Umar t.th., 27).
Kedua, analisis kritis memandang wacana
dari konteks wacana, seperti latar, situasi,
peristiwa, dan kondisi. Ketiga, menempatkan
wacana dalam konteks sejarah dengan tujuan
untuk mengetahui siapa yang memproduksi
dan atas peristiwa apa, sehingga teks
tersebut dimunculkan. Keempat, dapat juga
diperhatikan tentang ideologi apa yang
terdapat dalam teks syair tari pajaga. Hal ini,
karena teks pada dasarnya adalah bentuk
dari praktik ideologi atau pencerminan dari
ideologi tertentu (Eriyanto 2011, 8-13).

Model-model wacana kritis di atas akan
diperhadapkan dengan karakter syair tari
pajaga yang ditemukan di lapangan. Syair
yang berbahasa Bugis tersebut terlebih
dahulu diterjemahkan, untuk dideskripsi dan
diletakkan dalam konteks sosio kultural dan
latar belakang dari aktor pembuat teks (syair
tari pajaga) tersebut (Hamad 2004, 46-47).

391



Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

Jadi, analisis wacana kritis di sini berbeda
dengan analisis wacana dalam ilmu bahasa,
meskipun di dalamnya terdapat kesamaan
pandang, bahwa wacana itu tidak harus
hanya berupa sesuatu yang tertulis saja. Ia
dapat berupa pidato, nyanyian lagu atau
syair pun adalah wacana juga. Jadi, wacana
terdiri atas wacana lisan dan wacana tertulis
(Sobur 2004, 10).

Istilah wacana dipergunakan untuk
mencakup bukan hanya percakapan atau
obrolan, tetapi juga pembicaraan di muka
umum, tulisan serta upaya-upaya formal
seperti laporan ilmiah dan sandiwara atau
lakon, drama, teater, atau pun seni tari
(Tarigan 1993, 23).

Metode Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Palopo Sulawesi
Selatan, yaitu pusat Kerajaan Luwu sebagai
tempat lahirnya seni tari pajaga. Jenis
penelitian ~ menggunakan  pendekatan
kualitatif. Pengumpulan data dilakukan
dengan mengamati pertunjukan tari pajaga
dan merekamnya untuk melihat variasinya,
pengamatan dilakukan terhadap beberapa
sanggar tari. Selain itu, peneliti juga
melakukan wawancara dengan pelaku seni
dengan penekanan pada syair tari pajaga.

Selama masa pengumpulan data,
penulisan sudah berlangsung dengan
menuangkannya secara naratif. Penulisan
dilakukan dengan menelaah seluruh data
yang tersedia dari berbagai sumber, yaitu
hasil observasi, wawancara, dan studi
pustaka, yang kemudian dijadikan sebagai
pertimbangan untuk menganalisis syair tari
pajaga sebagai objek kajian.

Syair tari pajaga sebagai objek kajian ini
selanjutnya dibahas dengan menggunakan
pendekatan analiasis wacana kritis.

HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN

Sejarah Tari Pajaga

Budayawan Luwu percaya, bahwa peradaban
masyarakat Luwu itu bersumber dari
kepercayaan terhadap Dewa dan pandangan
terhadap alam raya. Kedua sumber inilah
yang melahirkan pola hidup, etik, norma,
dan tatanan sosial yang kemudian menjadi
tradisi. Salah satu tradisi yang dianggap
lahir dari sana adalah seni budaya termasuk
seni tari. Ketika mereka melakukan
meditasi sebagai pernyataan hubungan
dan pengabdiannya kepada Dewa, mereka
bermaksud menggerakkan kekuatan Dewa
agar dia yang menguasai segala sesuatunya
mengabulkan  permohonan-permohonan

mereka. Pada saat permohonan itu
terkabul dilakukanlah tari-tarian untuk
menyenangkan untuk berterima kasih

kepada sang Dewa. Jadi tari tradisional itu
lahir dari gerak keasyikan pemujaan dan
permohonan terhadap Dewa, dan seterusnya
agar tari tersebut menjadi teratur dalam
iramanya, ia diiringi dengan tabuhan suara
bunyi-bunyian, yang berkembang menjadi
seni musik (Akil AS 2008, 21-22). Begitu juga
dengan seni tari pajaga yang tercipta melalui
proses meditasi dan dilakukan pula dengan
alat musik dan lagu yang mengiringinya.
Hingga kini, tarian tersebut masih ada dan
belum banyak mengalami perubahan atau
dengan kata lain masih mendekati keaslian.

Tari pajaga sebagai objek penelitian ini
adalah tari yang menjadi hiburan raja-raja
Luwu sejak zaman Sawerigading (sekitar

392



Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga

abad ke 9-12 M) dan dilakukan pada saat
tertentu saja, seperti pada upacara kerajaan.
Seiring perkembangan zaman dan setelah
masuknya agama Islam di Luwu pada
tahun1603 M (Sewang 2005, 112), maka tari
ini tidak lagi sebagai tari yang hanya menjadi
hiburan raja, akan tetapi berkembang
menjadi tari penghormatan kepada tamu-
tamu raja yang datang dan ditarikan pada
situasi yang lebih terbuka, seperti pada
upacara kerajaan. Oleh karena tari tersebut
sering dipertunjukkan pada malam hari
di saat-saat pengawal sedang menjaga
keamanan istana dan keselamatan raja,
sehingga tari ini kemudian diberi nama tari
pajaga yang berarti penjaga atau pengawal
(Nadjamuddin 1982, 92).

Tari pajaga lahir dari proses meditasi
panjang yang dilakukan oleh We Tenri
Abeng. Meditasi ini dilakukan sebagai
refleksi dari kekecewaan We Tenri Abeng
terhadap saudara kandungnya bernama
Sawerigading  yang berniat  untuk
mempersuntingnya, sehingga dalam
kekalutan itu, We Tenri Abeng mengadu
kepada Dewa dalam meditasi yang akhirnya
melahirkan gerakan tari sebagai gambaran
akan situasi ketertarikan Sawerigading dan
penolakan We Tenri Abeng (Andi Monggang
30 th, wawancara: 10-06-2014).

Sawerigading dan We Tenri Abeng
lahir dari pasangan Bataralattu dengan We
Datusengngeng. Karena Sawerigading dan
We Tenri Abeng adalah kembar emas, maka
sejak kecil keduanya dipisahkan agar tidak
tumbuh rasa cinta antara keduanya. Namun
setelah mereka bertemu ketika dewasa,
Sawerigading malah jatuh cinta kepada adik
kembarnya (Kern 1989, 50 dan 154).

(Muh. Subair)

Jadi, tari pajaga tercipta dari gerak
meditasi yang dilakukan oleh We Tenri
Abeng ketika menolak cinta kakaknya
(Sawerigading). Diceritakan, bahwa We
Tenri Abeng ketika melakukan pertapaan
atau meditasi demi menghilangkan tekanan
keinginan Sawerigading yang mempunyai
pengaruh kuat sebagai putra mahkota.
Proses meditasinya berlangsung sangat
sengit yang kemudian menciptakan gerak-
gerak dan syair-syair yang ada dalam
tari pajaga (Andi Sanad Kaddiraja 56 th,
wawancara: 07-06-2014).

Tari pajaga juga dikenal lebih luas dalam
tradisi Massenrengpulu. Pada masyarakat
Massenrengpulu, tari pajaga sangatberperan
sebagai media menyampaikan pesan-pesan
tertentu. Pajaga adalah sejenis tarian yang
menggambarkan atraksi para pengawal yang
siap melindungi raja. Menurut beberapa
tokoh Massenrengpulu, jenis tari pajaga ini
tumbuh dari kampung Limbung, Maiwa,
adalah khas milik masyarakat dan hanya
berkembang di Masserengpulu (Syamsurijal
& Nurul Huda, Harian Fajar:08-11-2006).

Tari pajaga terdapat pula dalam
masyarakat Wajo yang kenal dengan tari
pajagan makkunrai. Sebuah tari tradisional
yang tumbuh dan berkembang di
Kerajaan Wajo dan merupakan bagian dari
pengembangan tari pajaga yang dari Luwu.
Hal ini disebabkan, karena secara legendaris
asal mula Kerajaan Luwu diawali dengan
cerita pernikahan putri dari Kerajaan Luwu
maja’ ulie (putri yang menderita penyakit
kulit) dengan seorang pangeran. Di mana
putri maja’ ulie diasingkan di daratan Wajo
yang secara menakjubkan disembuhkan
olehjilatan tedong buleng. Pangeran tersebut
mempersunting putri maja’ ulie yang sudah
sembuh dan mendapatkan keturunan yang

393



Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

menjadi cikal bakal pemimpin Kerajaan
Luwu (Nurwahidah 2009, 7).

Boleh saja, tari pajaga memiliki versi
yang banyak dan ada di beberapa tempat
yang berbeda. Tapi jelas, bahwa tari pajaga
sebagai akar budaya masyarakat Palopo
mempunyai fakta tradisi yang diwarisi secara
turun temurun. Terbukti dengan masih
eksisnya tari pajaga di tanah Palopo hingga
saat ini. Penelitian ini tidak akan membahas
perbandingan antara tari pajaga Palopo
dengan tari pajaga dari daerah lainnya.
Bahkan penelitian ini akan lebih berfokus
pada syair-syair yang ada dalam tari pajaga
di Palopo.

Tari Pajaga dan Syairnya

Tari pajaga mempunyai gerakan pokok
yang disebut tari pawinru, yang kemudian
menetaskan beberapa cabang tari pajaga
lainnya, yaitu; Pajaga Pawinru, Pajaga
Sulessana, Pajaga Mallemo, Pajaga Ininnawa,
Pajaga Ininnawa Mapatakko, Pajaga Aze-
Asende, Pajaga Pisolaje, Pajaga Lenggo, dan
Pajaga Tinulu Melleku (Nadjamuddin 1982,
92).

Pada lazimnya, tari pajaga dimainkan
oleh 12 orang, tapi ada juga cabang tari
pajaga yang disebut tari sajo. Dinamakan
tari sajo, karena dimainkan hanya satu orang
sajo, biasanya hanya dimainkan di rumah-
rumah pemerintah dengan mengundang
pemuda-pemudi yang datang untuk menari
sajo sebagai cara untuk membuka jodoh.
Dalam tari pajaga ini dikenal juga dengan
istilah, yakni; tari jaga bone balla yang
dibawakan oleh perempuan, tari pajaga
tololo adalah tari yang dibawakan oleh
laki-laki, dan tari pajaga palili adalah tari

yang dilakukan diluar istana dan ditarikan
bercampur oleh laki-laki dan perempuan.

Mayoritas sumber menyebutkan, bahwa
tari pajaga terdiri dari 12 judul gerakan
sebagaimana disebutkan oleh Iriani: 1)
Pawinru, 2) Sulessana, 3) Ase-Asendo, 4)
Ininnawa Taranae, 5) Ininnawa Patakko, 6)
Ininnawa Masagala, 7) Tinulukku Natujue,
8) Tinulu Masie, 9) Piso Taja Masie, 10)
Pangnguju, 11) Babua karana, 12) Malemo
(Iriani 2011, 46).

Iriana menyebutkan tujuh buah syair-
syair tari pajaga yang dihimpun dari berbagai
sumber di Kota Palopo sebagai berikut:

1. Pawinru siwalie, letto temmassalewa
pale, mamasagena pawinru.

2. Sulesana napabungngo, panre
napakawene, rimannakengenna.
3. Ase-asendo unta papukara, akumo

tagipe iweremu ase-asendo.

4. Ininnawa taranae,
rimula, malle’'na.

tinulu napekuare

5. Ininnawa patakko, alai pakkawaru, toto
tennalesammu.

6. Ininnawa masagala toi, natiwi maneng
tol, sapana lebbae.

7. Tinulukku natujue panauju, sini lele
kubilang pammase (Iriani 2011, 48).

Sebagai rangkaian pementasan tari
pajaga, syair-syair tersebut dinyanyikan
mengiringi tabuhan gendang dan musik
sebagai pembuka, bahwa tarian akan
segera dimulai. Syair-syair tari pajaga
terdiri paling sedikit dua bait yang pendek
dan paling panjang hanya empat bait saja,
sehingga acap kali lagu ini tidak menjadi
perhatian bagi peneliti seni tari yang hanya
menfokuskan bahasannya dalam aspek
gerakan saja. Padahal, inti dari gerakan yang

394



Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga

akan dilakukan dalam tari pajaga tersebut
merupakan penjabaran dari syair yang
dilagukan terlebih dahulu. Di antara syair-
syair tersebut berdasarkan tuturan Andi
Sanad Kaddiraja adalah:

We pawinru

We siwalie

Leto temmasalawe
Artinya:

Menciptakan

Tanpa diciptakan

Disegani tanpa menyegani

Ininnawa mapatakko

Alai pakkawaru

Toto tellesanmu

Artinya:

Cita-cita boleh kau jaga
Jadikanlah sebagai obat,
Takdir yang akan menimpamu

Sulessana na pabongngo panre

Na pakawewe ri mannaunganna

Artinya:

Hamparan luas bertumpuk barang berharga
Sangatlah kecil dalam genggaman-Nya

Unga-unga lise sonrong

Masagala patabbakkaengngi

Artinya:

Bunga-bunga (gadis-gadis) di taman
istana

Siapa gerangan membuatnya mekar

Majammammu

Latabbakka

Aja muelo riala maloloanmu

Artinya:

Jagalah dirimu...

Wahai gadis yang baru mekar,

Jangan mau dipetik sebelum waktunya(Andi
Sanad Kaddiraja 56 th, wawancara: 07-06-
2014).

Awal kata dari syair-syair tari pajaga
dijadikan sebagai nama dari tari pajaga
yang ditarikan. Jika syair pengiring yang
dinyanyikan pada awal pementasan tari
pajaga berawal dengan kata we pawinru,
maka tari tersebut dinamai tari pajaga
pawinru. Demikian selanjutnya, jika syairyang
dinyanyikan sebagai pengiring tari pajaga

(Muh. Subair)

itu berawal dengan kata /ninnawa, maka tari
tersebut dinamakan tari pajaga ininnawa,
sehingga dari data syair-syair yang dihimpun
diatas dibandingkan denganjumlahjenis tari
pajaga yang disebutkan berjumlah 12 jenis
menunjukkan, bahwa masih ada beberapa
syair-syair tari pajaga yang belum dihimpun
dalam tulisan ini. Kelima syair di atas bukan
sebagai pelengkap dari ke tujuh syair yang
disebutkan Iriani, melainkan sebuah versi
lain yang berkembang dalam masyarakat
dan dianggap berkaitan erat dengan tradisi
lisan tentang Sawerigading.

Pesan Moral We Tenri Abeng dalam
Syair Tari Pajaga

Sebagaimana  disebutkan oleh  Andi
Monggang, bahwa tari pajaga lahir dari
proses meditasi panjang yang dilakukan
oleh We Tenri Abeng. Meditasi ini dilakukan
sebagai refleksi dari kekecewaan We Tenri
Abeng terhadap saudara kandungnya
bernama Sawerigading yang berniat untuk
mempersuntingnya, sehingga dalam
kekalutan itu, We Tenri Abeng mengadu
kepada Dewa dalam meditasi yang akhirnya
melahirkan gerakan tari sebagai gambaran
akan situasi ketertarikan Sawerigading dan
penolakan We Tenri Abeng (Andi Monggang
30 th, 10-06-2014).

Meditasi yang dilakukan oleh We Tenri
Abeng menunjukkan betapa tidak kuasanya
dia menghadapi situasi permasalahannya,
sehingga dia membutuhkan bantuan kepada
yang lebih berkuasa untuk keluar dari
masalahnya. Sebab keinginan Sawerigading
sebagai putra mahkota Kerajaan Luwu
bukan hal mudah untuk dielakkan, maka
sosok yang benar-benar sangat berkuasa
atas dirinya dan atas diri orang yang

395



Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

berkedudukan penting di dunia ini dicarinya
dalam meditasi tersebut. ‘Bertemulah’
We Tenri Abeng dengan sang Dewa yang
kemudian dia gambarkan kekuasaannya
dalam syair-syair tari pajaga.

Syair tari pajaga yang merefleksikan
kekuasaan Tuhan tersebut terdapat dalam
bait: We pawinru, We siwalie. Artinya:
Menciptakan, Tanpa diciptakan. Ungkapan
ini telah ada dalam masyarakat Luwu
sebelum Islam masuk. Meskipun dalam
praktiknya, masyarakat Luwu percaya
terhadap kekuasaan Dewa atau beberapa
Dewa. Akan tetapi, kalimat ini menunjukkan,
bahwa pemikiran mereka telah berkembang
kritis dan mulai melahirkan kesimpulan logis
terhadap kebertuhanan mereka, sehingga we
pawinru we siwalie (pencipta tanpa dicipta)
dapat dipersepsikan sebagai penjabaran
dari konsep kepercayaan terhadap Dewata
Sewwae.

Kepercayaan terhadap Dewata Sewwae
adalah ekspresi penyerahan diri manusia
terhadap Tuhan, manifestasinya dijabarkan
dengan melakukan prosesi ritual terhadap
kekuatan gaib yang mendiami alam raya
sebagai bagian dari kekuasaan Dewata
Sewwae. Kepercayaan Dewata Sewwae ini
terbagi dalam dua dimensi, yaitu dimensi
syarat dan dimensi rohaniah. Dimensi syarat,
yakni pelaksanaan ritual yang dilaksanakan
dalam bentuk sesajian, sementara
dimensi rohaniah dilakukan dalam bentuk
pengolahan batin pada unsur keselarasan
alam raya dan manusia, dari keselarasan
tersebut mereka menemukan adanya kuasa
gaib atau kekuasaan Dewa (Akil AS 2008,
24).

Syair tari pajaga berikut juga
merefleksikan kekuasaan atau adanya takdir

Tuhan: Ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru,
Toto tellesanmu. Artinya: Cita-cita boleh kau
jaga, jadikanlah sebagai obat, takdir yang
akan menimpamu. Syair ini menggambarkan
pemikiran masyarakat Luwu dahulu terhadap
sikap optimisme dalam cita-cita dan
kepasrahan terhadap ketentuan toto (takdir).
Kata ininnawa, berarti harapan suci dari
hati, berupa keinginan terdalam, biasanya
berbentuk sesuatu yang sangat diinginkan
oleh seseorang dalam hidupnya. Mapatakko
adalah dari asal kata pata berarti stabil,
kuat, dan mapan. Jadi, Ininnawa mupatakko,
bermakna anjuran untuk memiliki cita-cita
dan menjaga cita-cita tersebut sepenuh hati
dengan usaha keras untuk meraihnya.

Adapun syair tari pajaga berikut
merefleksikan kekuasaan Tuhan terhadap
kekayaan manusia. Sulessana na pabongngo
panre, Na pakawewe ri mannaunganna.
Artinya:  hamparan  luas  bertumpuk
barang berharga, sangatlah kecil dalam
genggaman-Nya. Syair ini memberikan
nasihat tentang harta benda dan kekuasaan
Dewata Sewwae, bahwa harta benda
yang digambarkan sebesar hamparan
yang luas sekalipun takkan ada artinya
dalam genggaman kekuasaan yang Maha
Kuasa. Bait Sulessana na pabongngo panre,
bermakna adanya semangat kerja yang keras
bagi masyarakat dalam mencari harta benda
untuk kebutuhan dunianya, mereka bekerja
seolah berjuang untuk memenuhi sebuah
padang luas dengan segala macam harta
benda berharga. Kemudian bait kedua Na
pakawewe ri mannaunganna mengingatkan,
bahwa betapa pun besarnya harta benda
yang manusia punya jika dibandingkan
dengan kekuasaan Tuhan, semua itu takkan
ada artinya dan sangat mudah bagi Tuhan
dalam genggamannya.

396



Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga

Ketika Sawerigading bermaksud
meminang saudara kandungnya sendiri We
Tenri Abeng untuk dijadikan istri. Muncul
penolakan dari We Tenri Abeng sebagai
refleksi moralitas yang alami dari seorang
manusia, bahwa sungguh tidak etis bagi
seorang saudara mengawini saudara
kandungnya sendiri, sehingga tampaklah
adanya wacana moral yang terefleksi dari
syair tari pajaga, seperti: Unga-unga lise
sonrong, masagala patabbakkaengngi. Syair
ini memuat tentang nasihat kepada para
gadis remaja yang baru puber dan beranjak
dewasa. Bait Unga-unga lise sonrong,
duhai gadis-gadis yang bermain di taman
istana (adalah makna awal di mana syair
ini dimaksudkan untuk gadis di istana),
kemudian makna syair ini mengalami
perluasan seiring penggunaan syair semakin
luas di masyarakat, yaitu memberi pesan
kepada gadis-gadis remaja, bahwa istana
atau rumah tempat tinggal dan tempat
bermain adalah paling aman bagi mereka,
sehingga para gadis jangan membuat
banyak langkah untuk keluar rumah di
mana itu tidak aman bagi mereka. Tetaplah
bermain di istanamu yang dengan begitu
maka masagala patabbakkaengngi, bukan
orang sembarangan yang akan datang
kepadamu, bahkan hanya orang spesial yang
akan datang memetikmu. Jadi, bersabarlah
menanti siapa gerangan yang membuatmu
mekar berseri dengan tanggung jawab dan
cinta yang suci dari seorang yang tepat dan
sekupu denganmu.

Nilai moral juga terefleksi dari syair:
majammammu  latabbakka, aja muelo
riala maloloanmu, jagalah dirimu. Artinya;
wahai gadis yang baru mekar, jangan mau
dipetik sebelum waktunya. Syair ini kembali
ditujukan kepada para gadis remaja agar

(Muh. Subair)

mereka berhati-hati dengan perkembangan
fisik dan emosi yang ditandai adanya puber
menuju dewasa. Gadis puber diumpamakan
kuncup bunga yang sedang mekar berseri-
seri disapu angin dan diterpa cahaya
matahari, duhai betapa menariknya dan
sungguh indah dirasakannya. Namun
jangan  terlena  dengan  kesenangan
sesaat, hendaklah menjaga diri dan tetap
mempertahankan keceriaan dalam masa
mekar sari itu, jangan mau dipetik terlalu
cepat sebelum waktu yang tepat tiba.
Pastikan dulu dirimu menikmati dan melalui
masa remaja sampai matang hingga
kedewasaan datang, dan kamu sudah siap
untuk dipetik dan dinikmati oleh orang yang
berhak dengan janji suci yang sah.

Bersandingnya Tuhan dan Moral

Syair tari pajaga yang diuraikan di atas
menunjukkan begitu kuatnya tema tentang
Tuhan dan moral yang melekat langsung
dari kata yang terpilih sebagai wakil dari
makna yang dimaksudkan. Kata-kata
tersebut adalah; We pawinru, We siwalie:
Menciptakan, Tanpa diciptakan. Kata ini
menusuk langsung pada makna keesaan
Tuhan dalam menciptakan.

Kata ini juga menunjukkan kesesuain
dengan konsep ketuhanan dalam Islam, yaitu
penjabaran dari tauhid rububiyah. Tauhid
rububiyah adalah mengesakan Allah Ta'ala
dalam pekerjaan-Nya, seperti mencipta,
menguasai, mengatur, memberi rezeki,
menghidupkan, mematikan, menurunkan
hujan, dan semisal itu, maka seorang hamba
tidak sempurna tauhidnya sampai mengakui,
bahwa Allah Ta'ala itu Tuhan segala sesuatu,
Pemilik, Pencipta, Pemberi rizki, bahwa
Dia Yang Menghidupkan dan Mematikan,

397



Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

Pemberi Manfaat dan Mudarat, Satu-satunya
yang mengabulkan doa. Milik-Nya semua
masalah, ditangan-Nya semua kebaikan,
Dia Yang Maha Mampu atas segala sesuatu.
Termasuk dalam hal ini keimanan terhadap
takdir, baik maupun buruk. Tauhid macam
ini tidak diingkari orang-orang musyrik saat
Rasul SAW. diutus pada mereka, bahkan
mereka mengakuinya secara global.

Kata lain dari syair tari pajaga yang telak
bermuara pada makna Tuhan sebagai Sang
Yang Maha Kuasa adalah: Alai pakkawaru,
Toto tellesanmu: Jadikanlah sebagai obat,
Takdir yang akan menimpamu. Kata ini
menunjukkan makna adanya takdir Tuhan,
bahwa besarnya kuasa Tuhan akan menjadi
faktor penentu di atas segala usaha,
keinginan, dan kuasa manusia. Syair ini
berarti sangat sesuai dengan rukun iman
yang mewajibkan manusia percaya akan
adanya takdir. Begitu juga dengan kata
yang berbunyi: Sulessana na pabongngo
panre,Na pakawewe ri mannaunganna:
Hamparan luas bertumpuk barang berharga,
Sangatlah kecil dalam genggaman-Nya.
Syair ini menunjukkan adanya Tuhan Yang
Maha Kaya, di mana betapa pun besarnya
kekayaan manusia akan menjadi sangat
kecil dibanding kekayaan Tuhan. Syair ini
berarti sangat sesuai dengan Asma’ul Husna
hal-Mughniyu, yang berarti Maha Kaya.

Pada saat syair-syair tari pajaga secara
tegas mentahbiskan kekuasaan Tuhan, di
saat yang sama dalam syair yang sama
pula terungkap adanya pesan moral
yang kuat, seperti disebutkan dalam bait
ininnawa mapatakko, Alai pakkawaru, Toto
tellesanmu: Pada cita-cita yang engkau jaga,
Jadikanlah sebagai obat, Takdir yang akan
menimpamu. Kata ininnawa mewakili aspek
moralitas sebagai pesan kepada manusia

untuk berkerja keras dalam meraih cita-cita.
Sedangkan kata toto adalah mewakili makna
kekuasaan takdir Tuhan. Kata toto adalah
sebagai jawaban dari kerja keras manusia
yang pada akhirnya berada dalam ketentuan
takdir Tuhan.

Kemudian tema moralitas juga terdapat
dalam syair berikut: Unga-unga lise sonrong,
Masagala patabbakkaengngi: Bunga-bunga
(gadis-gadis) ditamanistana, Siapagerangan
membuatnya mekar. Mengandung pesan
moral yang kuat kepada para gadis muda
untuk menjaga diri dari godaan nafsu dunia.
Demikian pula dengan kata yang terdapat
dalam syair: Majammammu, Latabbakka,
Aja muelo riala maloloanmu: Jagalah dirimu,
Wahai gadis yang baru mekar, jangan mau
dipetik sebelum waktunya. Sangat kuat
memberikan batasan kepada para gadis
muda agar terlebih dahulu membekali diri
dengan ilmu pengetahuan sebelum memilih
untuk dipetik oleh lawan jenisnya.

Demikian jelasnya persandingan Tuhan
dan moral yang terangkai dari syair-syair tari
pajaga, yang kemudian menimbulkan tanya,
mengapa begitu didekatkannya Tuhan dan
moral dalam syair tersebut. Hal ini dapat
ditelusuri dari proses awal lahirnya tari
pajaga dan syair-syairnya, bahwa ekspresi
kebertuhanan yang kuat akan melahirkan
sikap moral yang kuat pula. Di mana We Tenri
Abeng membuktikannya, bahwa dengan
memberikan kepasrahan kepada Dewata
Sewwae atas permasalahan yang manusia
hadapi, maka akan lahir dari padanya
sikap positif untuk menjadi manusia yang
baik, manusia yang memelihara diri dari
perbuatan tercela.

Jadi, kedekatan kepada Tuhan akan
melahirkan sikap moral yang baik, hal ini

398



Nilai Ketuhanan dan Pesan Moral dalam Syair Tari Pajaga

dapat dijadikan sebagai saran perbaikan
moral bangsa yang saat ini lagi terpuruk.
Bahwa para orang tua dan sekolah
semestinya melakukan pembelajaran tauhid
terlebih  dahulu sebelum mengajarkan
baca Al-Qur‘an, salat, puasa, dan ibadah
lainnya. Mereka tidak perlu terlalu dini
sibuk membangun pengetahuan ibadah
kepada anak-anak pelajar, yang kemudian
malah memberatkan dan membuat mereka
beranggapan, bahwa agama ini begitu
merepotkan. Ajarkanlah terlebih dahulu
kepada anak-anak akan cinta kepada Tuhan,
kesadaran akan Maha Kuasanya Tuhan,
dan cinta kepada nabi-nabi utusan Tuhan,
sehingga ketika terpatri cinta anak-anak
kepada Tuhannya, maka dengan sendirinya
mereka akan mencari tahu bagaimana
berterima kasih kepada Tuhan. Mereka
akan dengan senang hati belajar menganji,
berbuat baik kepada orang tua, berbuat baik
kepada sesama manusia, dan seterusnya.

Kondisi ini sangat sesuai dengan konsep
perjungan Rasulullah SAW. yang dalam
masa perjuangannya memperkenalkan
Islam, selama bertahun-tahun hanya
mendakwakan ketauhidan atau keesaan
Allah terlebih dahulu. Nanti setelah 13 tahun
ketika Nabi hijrah di Madinah barulah umat
Muslim diperintahkan melakukan ibadah
kepada Allah secara bertahap, seperti salat,
puasa, dan zakat.

PENUTUP

Wacana Tuhan dan moral muncul dari teks
syair tari pajaga dengan kalimat yang begitu
intim sebagaimana yang tampak dalam bait:
ininnawa mupatakko, Alai pakkawaru, Toto
tellesanmu: Pada cita-cita yang engkau jaga,
Jadikanlah sebagai obat, Takdir yang akan

(Muh. Subair)

menimpamu. Kata ininnawa mewakili aspek
moralitas dengan pesan kepada manusia
untuk bercita-cita dan bekerja keras demi
meraih cita-cita. Sedangkan kata toto adalah
mewakili makna kekuasaan takdir Tuhan.
Kata toto adalah sebagai jawaban dari kerja
keras manusia, yang pada akhirnya berada
dalam ketentuan takdir Tuhan. Demikian
jelasnya persandingan Tuhan dan moral
yang terangkai dari syair-syair tari pajaga,
yang kemudian menimbulkan tanya,
mengapa begitu didekatkannya Tuhan dan
moral dalam syair tersebut. Hal ini dapat
ditelusuri dari proses awal lahirnya tari
pajaga dan syair-syairnya, bahwa ekspresi
kebertuhanan yang kuat akan melahirkan
sikap moral yang kuat pula. Di mana We Tenri
Abeng membuktikannya, bahwa dengan
memberikan kepasrahan kepada Dewata
Sewwae atas permasalahan yang manusia
hadapi, maka akan lahir daripadanya
sikap positif untuk menjadi manusia yang
baik, manusia yang memelihara diri dari
perbuatan tercela.

Sesungguhnya  kedekatan  kepada
Tuhan akan melahirkan sikap moral yang
baik, hal ini dapat dijadikan sebagai saran
perbaikan moral bangsa yang saat ini lagi
terpuruk, bahwa para orang tua dan sekolah
semestinya melakukan pembelajaran tauhid
terlebih  dahulu sebelum mengajarkan
baca Al-Qur‘an, salat, puasa, dan ibadah
lainnya. Mereka tidak perlu terlalu dini
sibuk membangun pengetahuan ibadah
kepada anak-anak pelajar, yang kemudian
malah memberatkan dan membuat mereka
beranggapan, bahwa agama ini begitu
merepotkan. Ketika terpatri cinta anak-anak
kepada Tuhannya, maka dengan sendirinya
mereka akan mencari tahu bagaimana

399



Jurnal PENAMAS Volume 29, Nomor 3, Oktober-Desember 2016, Halaman 389 - 400

berterima kasih kepada Tuhan. Mereka  berbuat baik kepada orang tua, dan berbuat
akan dengan senang hati belajar mengaji,  baik kepada sesama makhluk.

DAFTAR PUSTAKA
Buku

Sewang, Ahmad M. 2005. Islamisasis Kerajaan Gowa (Abad XVI Sampai Abad XVII). Jakarta: Yayasan
Obor Indonesia.

Akil AS., M. 2008. Luwu, Dimensi Sejarah, Budaya, dan Kepercayaan. Makassar: Pustaka Refleksi.

Sobur, Alex. 2004. Analisis Teks Media: Suatu Pengantar untuk Analisis Wacana, Analisis Semiotic, dan
Analisis Framing. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Eriyanto, 2011. Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta: LKiS.
Umar, Fatmah AR. t.th. Ideologi Tujaqi, Analisis Wacana Kritis. Gorontalo: Ideas Publishing.

Hamad, Ibnu. 2004. Konstruksi Realitas Politik dalam Media Massa: Sebuah Studi Critical Discourse
Analysis Terhadap Berita-Berita Politik; Pengantar Prof. Harsono Suwardi, MA. Edisi 1. Jakarta:
Granit.

Iriani, 2011. Tari Pajaga Bone Balla Cermin Budaya Luwu. Makassar: Perc. Sawerigading Manunggal.
Dian Istana.

Peacock, James L. 2005. Ritus Modernisasi Aspek Sosial & Simbolik Teater Rakyat Indonesia. Jakarta:
Desantara Utama.

Nadjamuddin, Munasiah. 1982. Tari Tradisional Sulawesi Selatan. Ujung Pandang: Berita Utama Bhakti
Baru.

Nurwahidah, 2009. Bentuk, makna dan Simbol Pajaga Makkunrai Wajo. Makassar: Bahan Ajar khusus
untuk Fakultas Seni dan Desain Universitas Negeri Makassar.

Kern, R.A. 1989. | LA GALIGO, Cerita Bugis Kuno. Terj. La Side dan Sagimun M.D. Jakarta: Gadjah Mada
University Press.

Mills, Sara. 2007. Discourse. Alih Bahasa, Ali Noer Zaman, Diskursus; Sebuah Sebuah Piranti dalam
Kajian Ilmu Sosial. Jakarta: Qalam.

Tarigan, 1993. Pengajaran Wacana. Bandung: Angkasa.

Sumber Berita Harian:

Syamsurijal Adhan & MH. Nurul Huda, 2006. "Pajaga, Simbol, dan Alat Negosiasi Kultural". Dimuat di
Harian Fajar Makassar: Rabu 8 November.

Sumber Wawancara:
Andi Monggang (30 th), Wawancara, 10 Juni 2014 di Kota Palopo Sul-Sel.
Drs. Andi Sanad Kaddiraja (56 th), Wawancara, 7 Juni 2014 di Palopo Sul-Sel.

400



