PENAMAS

JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Volume 28, Nomor 3, Oktober - Desember 2015
Halaman 351 - 532

DAFTAR ISI




SENI SHARAF AL-ANAM DAN RODAT DI PALEMBANG SEBAGAI SENI
BERNUANSA KEAGAMAAN

Zulkarnain Yani -----==========ceccmcmcmcc oo 427 - 444

i Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv



DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa—Allah SWT., Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan
dan Kemasyarakatan) Volume 28 Nomor 3, Oktober-Desember Tahun 2015 dapat diterbitkan
dan hadir di hadapan pembaca. Jurnal PENAMAS edisi kali menyajikan sebanyak 10 artikel,
yang kesemuanya terkait dengan kehidupan keagamaan, pendidikan agama dan keagamaan,
serta lektur dan khazanah keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian ini tetap menjadi
fokus Jurnal PENAMAS, karena sesuai dengan Tugas dan Fungsi (TUSI) kami sebagai lembaga
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Segenap Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan)
mengucapkan terima kasih kepada para Mitra Bestari Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan
dan Kemasyarakatan), terutama mereka yang memberikan koreksi dan saran perbaikan
(review) untuk artikel-artikel Volume 28 Nomor 3 Tahun 2015 ini, yakni: Prof. Dr. M. Bambang
Pranowo (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Prof. Dr. Achmad Fedyani Syaifuddin (Departemen
Antropologi Universitas Indonesia Depok), dan Dr. Arief Subhan (UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta).

Kami berharap, artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Oktober 2015
Dewan Redaksi

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv i



v Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv



SENI SHARAF AL-ANAM DAN RODAT DI PALEMBANG SEBAGAI SENI

BERNUANSA KEAGAMAAN

THE ART OF SHARAF AL-ANAM AND RODAT IN PALEMBANG AS

RELIGIOUS ARTS

Zulkarnain Yani

Balai Penelitian dan
Pengembangan Agama
Jakarta

JI. Rawa Kuning No. 6 Pulo
Gebang, Cakung, Jakarta
Timur

email : zulkarnainyani@yahoo.
com

Naskah Diterima:

tanggal 10 Juni 2015.
Revisi 7 Agustus-5 Oktober
2015.

Disetujui 1 Desember 2015.

ZULKARNAIN YANI

Abstract

This paper presents the results of research on the existence of Sharaf al-Anam
and Rodat arts in the city of Palembang and surrounding areas in South
Sumatera. Data collected through observations, interviews, and literature
review. The results shows that along with the current development and many
Islamic nuances arts in the city of Palembang, Sharaf al-Anam and Rodat
art evidently still exist and present in the midst of the people of Palembang
today. Tracing its history, the results of this study demonstrates that the art of
Sharaf al-Anam and Rodat are used to commemorate 1st Muharram, the birth
of Prophet Muhammad and of Isra ‘and Mi'raj-ascension and night Journey,
agiqah the naming ceremony, the revelation of the Qur'an, and mutual
forgiving event. Even, it is also used in the wedding process, both at the time of
marriage licensing ritual and wedding procession. In addition, it is also used to
welcome state guests.

Keywords:  Sharaf al-Anam, rodat, religious art, Palembang.

Abstrak

Tulisan ini menyajikan hasil penelitian tentang keberadaan seni Sharaf al-
Anam dan Rodat di kota Palembang dan sekitarnya di Sumatera Selatan.
Pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan telaah
pustaka. Hasil penelitian menunjukkan, bahwa seiring dengan perkembangan
zaman dan banyaknya seni-seni keagamaan yang bernuansa Islam di kota
Palembang, seni Sharaf al-Andm dan Rodat ternyata masih tetap eksis dan
hadir di tengah-tengah masyarakat kota Palembang hingga saat ini. Dengan
menelusuri sejarahnya, hasil penelitian ini menunjukkan seni Sharaf al-Anam
dan Rodat digunakan pada saat peringatan 1 Muharram, peringatan Maulid
Nabi Muhammad SAW. dan peringatan Isra’ dan Mi'raj, agiqah (marhabah),
Nuzadl Al-Qur'an dan Halal bi Halal. Bahkan, juga digunakan dalam proses
pernikahan, baik pada saat akad nikah maupun arak-arak pengantin. Selain
itu, juga digunakan untuk penyambutan para tamu negara.

Kata Kunci: Sharf al-Anam, Rodat, seni keagamaan, Palembang.

427



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

PENDAHULUAN

Sumatera Selatan pada abad 7-13 Masehi
merupakan pusat kekuasaan Kerajaan
Sriwijaya dan Palembang sebagai ibukota
kerajaan  (Wicaksono, 2012). Sriwijaya
dikenal sebagai pusat pendidikan dan ilmu
pengetahuan mengenai agama Budha
terbesar di Asia Tenggara. Pada saat
itu, Kerajaan Sriwijaya dengan kekuatan
armadanya yang tangguh, selain menguasai
jalur perdagangan dan pelayaran antara Laut
Cina Selatan dan Samudera Hindia, juga telah
menjadikan daerah ini sentra pertemuan
antar bangsa. Hal ini telah menimbulkan
transformasi budaya yang lambat
berkembang dan membentuk identitas
baru lagi daerah ini. Transformasi budaya
ini terjadi pula dengan masuknya pengaruh
Islam, terutama pada saat Sumatera Selatan
di bawah kekuasaan Kesultanan Palembang
Darussalam sejak awal abad 15 M. Sebagian
besar penduduk Sumatera Selatan sendiri
sudah menganut agama Islam sebelum
kesultanan Palembang berdiri.

laun

Salah satu wilayah yang menjadi pusat
perkembangan seni dan budaya keagamaan
di Sumatera Selatan adalah kota Palembang.
Palembang menjadi kota tempat pertemuan
berbagai etnis dari pedalaman Sumatera
Selatan, baik melalui sungai-sungai besar
maupun anak-anak sungai. Komunikasi
yang terjadi dalam skala besar menjadikan
Palembang tumbuh sebagai tempat silang
budaya berbagai etnis, baik dari pedalaman
maupun dari luar. Akulturasi budaya yang
tinggi menempatkan Palembang menjadi
pusat peradaban.

Berdasarkan  data  dari  Direktori
Kesenian Sumatera Selatan, Palembang
memiliki beragam seni dan budaya yang
bernuansakan keagamaan. Hal ini tidak

terlepas dari pengaruh agama yang ada di
kota Palembang, baik agama Hindu, Budha
maupun Islam. Berbagai peninggalan seni
dan budaya masih ada sampai sekarang
dan terus dilestarikan oleh masyarakat
Palembang (Hanafiah dkk, 2006: 10).

Palembang mempunyai sejarah yang
cukup panjang dan kaya akan seni budaya,
baik seni budaya umum maupun seni
budaya keagamaan. Tari Gending Sriwijaya,
tarian ini selalu ditampilkan pada acara
penyambutan tamu-tamu agung yang
datang ke Palembang. Ada juga tari Tanggai,
yang merupakan tari tradisional Palembang
khususnya dan Sumatera Selatan pada
umumnya. Tari Tanggai ini ditampilkan
pada saat menyambut tamu resmi, misalnya
tamu pemerintah dan pada acara resepsi
pernikahan setelah pasangan pengantin
naik ke atas pelaminan (Hanafiah, 2006: 65-
71).

Selain kedua tarian di atas, Palembang
juga memiliki beberapa macam tarian,
yaitu: tari tenun songket; tarian ini
menggambarkan kegiatan remaja putri
khususnya dan para ibu rumah tangga pada
umumnya yang memanfaatkan waktu luang
dengan menenun songket. Tari nindai; tarian
ini menggambarkan proses pemilihan calon
menantu, keluarga calon mempelai pria
terlebih dahulu datang ke rumah mempelai
wanita untuk melihat dan menilai (Madik
dan Nindai), dan tari Mejeng Besuko; tarian
ini menggambarkan kegembiraan remaja
dalam pergaulan.

Palembang juga kaya akan seni sastra
keagamaan. Hal ini ditunjukkan dengan
berbagai karya seni sastra berupa syair-syair
yang sangat terkenal, di antaranya; syair
Sinyor Kosta dan syair Nuri yang ditulis oleh

428



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

Sultan Mahmud Badaruddin II. Syair Patut
Delapan dan syair Kembang Air Mawar yang
ditulis oleh Pangeran Panembahan Bupati.

Salah satu kesenian yang bernafaskan
Islam dan masih ada di kota Palembang
hingga saat ini adalah Sharaf al-Anam dan
Rodat. Sharaf al-Anam berupa syair-syair
yang menceritakan sejarah kelahiran Nabi
Muhammad SAW. dalam bentuk gasidah
sebanyak 16 madah/hadi. Adapun Rodat
merupakan pengiring Sharaf al-Anam
dalam bentuk tarian tradisional. Sharaf al-
Anam dan Rodat dikategorikan sebagai seni
karena mengekspresikan keindahan.

Kesenian Sharaf al-Anam dan Rodat
sudah ada sejak kesultanan Palembang
Darussalam, di mana para sultan pada waktu
itu menggunakan Sharaf al-Anam untuk
berbagai kegiatan keagamaan yang ada
di kesultanan. Pada awal mulanya, Sharaf
al-Anam dibaca tidak diiringi dengan satu
alat musik apapun, hanya mengandalkan
suara saja, adalah Shaikh Hasan Basri dari
Mesir, yang memadukan bacaan Sharaf al-
Anam dengan alat musik rebana. Orang
Palembang kemudian mengenal seni Sharaf
al-Anam dengan sebutan terbangan.!

Seni Sharaf al-Anam sendiri merupakan
bagian dari kesenian dan tradisi Palembang
yang diwariskan turun temurun dari nenek
moyang hingga saat ini di tengah maraknya
senidan budaya lainnya. Seni Sharafal-Anam
menjadi tradisi keluarga dan diwariskan
ke setiap generasi. Dengan begitu, banyak
kaum muda yang menguasai Sharaf al-

Wawancara dengan Kms. Andi Syarifuddin
(Senin, 23-Februari 2015). Menurutnya, informasi
tersebut diperoleh dari guru Sharaf al-Anam Kgs.
M. Hasyim Zuber yang juga mengatakan, bahwa alat
musik rebana hanya cocok penggunaannya untuk
mengiring Sharaf al-Anam, berbeda dengan mawlud
Barzanji, Nazam, Diba’, dan sebagainya.

Andm untuk menjaga karakter islami dan
menghindarkan diri dari pengaruh budaya
negatif.

Fokus pembahasan tulisan kali ini adalah
Sharaf al-Anam dan Rodat yang ada di kota
Palembang. Seni ini dikaji dengan melihat
aspek makna yang terkandung dalam seni
tersebut, pemanfaatan atau fungsi seni
tersebut, dan terakhir berupa bagaimana
pelestarian terhadap seni tersebut di kota
Palembang.

Kerangka Konsep

Hubungan antara seni dan agama dapat
dilihat dalam konteks wujud kebudayaan,
yang menghasilkan istilah ‘seni budaya
keagamaan’ (selanjutnya istilah ini dapat
digunakan saling bergantian dengan ‘seni
keagamaan’ yang menunjuk arti yang sama,
yakni sebuah bentuk kesenian sebagai
bagian dari budaya keagamaan). Tiga wujud
kebudayaan sebagaimana yang diajukan
oleh Koentjaraningrat (2002: 186-187)
adalah gagasan, perilaku, dan benda-benda.
Sedyawati (2014: 351) menambahkan, bahwa
dari ketiga wujud kebudayaan tersebut
terdapat suatu hubungan imperatif atau
sibernetik (mengarahkan), yakni gagasan-
gagasan mengarahkan perilaku dan benda-
benda, atau bisa juga yang di bawah, yakni
benda-benda dan perilaku memberikan
rangsangan untuk terbentuknya wujud
gagasan. Koentjaraningrat (2002: 203-203)
juga membagi kebudayaan ke dalam tujuh
unsur, yakni: bahasa, sistem pengetahuan,
organisasi sosial, sistem peralatan hidup
dan teknologi, sistem mata pencaharian,
sistem religi, serta kesenian. Masing-masing
dari tujuh unsur kebudayaan tersebut

429



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

mengandung tiga wujud kebudayaan yang
telah disebutkan di atas.

Membicarakan kesenian sebagai salah
satu unsur kebudayaan, maka dapat dilihat
juga unsur kesenian di atas dalam ketiga
wujud kebudayaan yang ada di dalamnya.
Misalnya, konsep atau gagasan estetik atau
religius, atau nasionalisme sebagai wujud
gagasan yang mengarahkan golongan-
golongan sosial yang terkait dan berperan
dalam kegiatan seni (perilaku), baik sebagai
pelindung, pengusaha maupun pelaku dari
berbagai macam perilaku atau kerja seni,
yang menghasilkan benda-benda sebagai
perangkat ataupun hasil kerja seni, berupa
karya-karya seni rupa, catatan-catatan tari,
notasi musik, sastra, atuapun perangkat-
perangkat teaterikal (Sedyawati, 2014:
351). Dengan demikian, antara agama
dan seni terdapat hubungan yang saling
mengarahkan, sehingga mewujud sebagai
seni yang mempunyai gagasan atau
bernuansa keagamaan.

Menghubungkan seni dengan agama
dapat berangkat dari definisi agama oleh
Geertz (1973: 90), yakni sebagai sistem
simbol yang menetapkan perasaan dan
motivasi yang kuat dalam diri manusia.
Simbol agama dapat memberikan daya
pesona bagi manusia, dan dalam tingkat
tertentu simbol-simbol agama tersebut
mengandung sifat estetis.

Metode Penelitian

PenelitianinidilaksanakandikotaPalembang-
Sumatera Selatan. Jenis penelitian ini adalah
kualitatif. Dalam proses pengumpulan data,
ada beberapa metode yang digunakan,
antara lain: wawancara mendalam (in dept

interview); metode wawancara mendalam
ini dilakukan terhadap tokoh, guru Sharaf
al-Anam yang ada di kota Palembang.
Wawancara dilakukan untuk menggali
informasi dan data lebih banyak terkait
Sharaf al-Anam di kota Palembang, mulai
dari sejarah masuk dan berkembangnya
Sharaf al-Anam di Palembang, makna
Sharaf al-Anam dan Rodat, peralatan yang
digunakan, fungsi Sharaf al-Anam itu sendiri
dan proses pelestarian seni Sharaf al-
Andm; dokumentasi, metode dokumentasi
dilakukan untuk mendata informasi dan data
yang bersumber pada kajian atau buku-buku
terkait penelitian dan juga merekam kegiatan
seni Sharaf al-Anam tersebut;, observasi;
metode observasi peneliti lakukan dengan
melihat dan mengamati langsung kegiatan
di salah satu grup Sharaf al-Anam yang
ada di kota Palembang untuk mendapatkan
gambaran proses dan rangkaian Sharaf al-
Anam, mulai dari tempat, waktu, pemain,
alat-alat yang digunakan, gerak, dan suara.

HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN

Sejarah Masuk dan Berkembangnya
Sharaf al-Anam dan Rodat di
Palembang

Sharaf al-Anam diambil dari nama sebuah
kitab yang berjudul Mawlud Sharaf al-Anam,
berisikan tentang riwayat kelahiran Nabi
Muhammad SAW. Ada beberapa pendapat
terkait masuk dan berkembangnya Sharaf
al-Anam pertama kali ke Palembang,
termasuk siapa ulama pembawa Sharaf al-
Anam tersebut. Habib Mahdi dan Ustadz
Zaki Mubarok? mengatakan, bahwa yang

2Wawancara dengan Habib Mahdi pada tanggal
20 Februari 2015 dan wawancara dengan Ustadz Zaki

430



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

membawa Sharaf al-Anam masuk ke kota
Palembang adalah ulama-ulama Hadramaut
— Yaman. Mereka beralasan, bahwa kitab
tersebut berasal dari Hadramaut dan
masyarakat Hadramaut selalu membaca
kitab tersebut setiap perayaan maulid Nabi.

Pendapat kedua® mengatakan, bahwa
yang pertama kali membawa Sharaf al-
Anam ke kota Palembang adalah Shaikh
‘Abd al-Samad al-Jawi al-Falimbani. Andi
mengatakan, bahwa pada saat terjadi perang
jihad yang terjadi di kesultanan Palembang,
Shaikh  ‘Abd  al-Samad  memimpin
peperangan tersebut dan menghalau
musuh hanya dengan menggunakan dan
memukul terbangan. Bahkan pada tahun
1840, Shaikh Muhammad Aqib ibn Hasan
al-Din, salah seorang murid Shaikh ‘Abd
al-Samad mengadakan perayaan maulid
besar-besaran dengan membaca dan
membawakan Sharaf al-Anam.

Terkait sejarah masuk dan
berkembangnya Sharaf al-Anam di kota
Palembang masih menjadi perdebatan,
karena belum ditemukan bukti tertulis atau
kajian mengenai hal tersebut, sehingga
peneliti  mengalami  kendala  dalam
mengungkap sejarah yang sebenarnya,
dikarenakan keterbatasan referensi yang
dimiliki. Akan tetapi, peneliti mencoba
mengungkap sejarah tersebut dari aspek
kegiatan keagamaan yang terjadi pada masa
tersebut, tepatnya pada masa kesultanan
Palembang Darussalam. Ini sebagai upaya
mencari tahu informasi mengenai sejarah
masuk dan berkembangnya Sharaf al-
Anam ke kota Palembang dengan melihat

Mubarok tanggal 22 Februari 2015.

3Wawancara dengan Kms. Andi Syarifuddin
tanggal 23 Februari 2015. Menurut beliau, informasi
tersebut diperolehnya dari cerita tutur para sesepuh.

kehidupan keagamaan pada masa tersebut.
Kesultanan Palembang Darussalam pada
abad ke 17-19 M memainkan peran yang
sangat penting dalam pengembangan
keilmuan dan keagamaan Islam di kota
Palembang dan sekitarnya.

Pada abad ke-14 M menjelang
keruntuhan Kerajaan  Sriwijaya, Islam
menyebar dengan begitu pesatnya diwilayah
ini. Hal ini didukung dengan berdirinya
Kesultanan Palembang Darussalam pada
awal abad ke-17 M, di mana sejak awal
para sultannya telah mulai menunjukkan
minat yang khusus pada bidang keagamaan
dan senantiasa mendorong tumbuhnya
pengetahuan dan iklim keilmuan di bawah
patronase mereka. Para sultan melakukan
berbagai usaha termasuk dengan menarik
paraulama Arab agar menetap di Palembang.
Akibatnya, terjadi migrasi besar-besaran
dari migran Arab terutama Hadramaut
ke Palembang (Azra, 2007: 304). Bahkan
sebagian di antara mereka memilih untuk
menjalin  hubungan kekerabatan melalui
pernikahan dan akhirnya tinggal menetap di
Palembang.

Para Sultan Palembang periode awal
misalnya, sangat pro-aktif melakukan usaha-
usaha untuk menarik perhatian sejumlah
ulama Arab agar mau berkunjung dan
tinggal di wilayahnya. Salah satu upaya yang
dilakukan oleh para Sultan Palembang untuk
menarik minat para migran Arab agar datang
ke Palembang adalah melalui kerja sama
ekonomi (Peeters, 1997: 15). Hasilnya, para
migran Arab, terutama dari Hadhramaut,
mulai berdatangan ke Palembang dalam
jumlah yang semakin besar sejak abad 17
M, upaya-upaya para Sultan Palembang
seperti ini sebenarnya tidak hanya dilakukan
terhadap para ulama Arab, tetapi juga

431



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

terhadap etnis lain, seperti Cina, sehingga
Kesultanan Palembang pada masa itu
menjadi sangat kosmopolit (Chambert-
Loir, 2009: 1046). Perlakuan istimewa pun
diberikan oleh sultan kepada pedagang
Hadramaut dengan memperoleh fasilitas
khusus dari sultan untuk membangun
gudang mereka di darat. Kedekatan sultan
dengan orang-orang Arab sebagai mitra
dagang menyebabkan mereka mendapat
perlakuan yang khusus. Itulah sebabnya,
makin lama jumlah mereka membengkak
(Peeters, 1997: 16).

Perhatian sultan kepada orang-orang
Hadramaut bukan hanya dalam urusan
dagang saja, tapi juga dalam urusan
agama. Para pedagang Hadramaut yang
juga merupakan ulama, diberikan peranan
yang penting di dalam mengendalikan
pos-pos keagamaan di Kesultanan. Mereka
memainkanperanannyadalam pertumbuhan
tradisi pengetahuan dan keilmuan Islam
di wilayah Palembang (Rukmi, 2005: 150).
Dalam praktik keagamaan, peran sayyid dari
Hadramaut ini mempunyai pengaruh yang
sangat besar. Para sayyid sangat menekankan
kewajiban agama yang bersifat ritual, laba
dari perdagangan yang diperoleh dijadikan
modal agama dalam bentuk wakaf dengan
mendirikan rumah ibadah atau langgar.
Rumah ibadah atau langgar yang dibangun
difungsikan selain sebagai tempat ibadah
juga sebagai ruang untuk belajar agama.
Strategi agama yang digunakan oleh para
sayyid adalah penduduk Palembang yang
tergantung pada modal sayyid. Para sayyid
yang memiliki modal besar menyediakan
kredit untuk pedagang dengan syarat,
bahwa anak mereka harus mengikuti
pelajaran agama di langgar yang dibangun
para sayyid. Sebagai akibat dari siasat

budaya ini, penduduk Palembang dari strata
sosial yang lebih rendah dipaksa mengikuti
pola kebudayaan religius golongan sayyid
(Peeters, 1997: 21).

Terkait hal di atas, van den Berg (2010:
183) mengatakan, bahwa keberadaan
orang-orang Arab Hadramaut memiliki
pengaruh yang kuat dalam adat istiadat
penduduk, sehingga sangat dimungkinkan
terjadinya akulturasi adat-istiadat, budaya,
dan seni yang dibawa oleh pedagang Arab
Hadramaut ke kota Palembang pada saat itu.
Bahkan, proses akulturasi yang terjadi bukan
hanya pada aspek budaya dan adat-istiadat,
juga masuk ke dalam wilayah pernikahan.

Pendatang dari Hadramaut itu tinggal
berkelompok di kampung-kampung Ulu
dan Ilir Sungai Musi. Perkawinan orang-
orang Arab dengan penduduk setempat
ataupun kerabat keraton pun tidak
terhindarkan. Di antara orang Arab yang
menonjol adalah al-Munawar, yang tinggal
di 13 Ulu; Assegaf di 16 Ulu; dan al-Mesawa
di 14 Ulu. Di samping itu, mereka juga
memiliki markas besar al-Habsyi di 8 Ilir;
Barakah di 7 Ulu; al-Jufri di 15 Ulu; serta
Alkaf di 8 Ilir dan 10 Ulu. Pada paruh kedua
abad ke-19 M, mereka menjadi kelompok
elite Arab di Palembang. Masyarakat Arab
di sana kebanyakan anggota Ba'alawi, yang
menelusuri garis keturunan mereka dari Nabi
Muhammad SAW. melalui cucunya, Husain.
Kedudukan para Alawiyin, dengan sapaan
sayyid, dipandang tinggi dalam masyarakat
Palembang dan juga sebagai orang yang
suci (Peeters, 1997: 16-18).

Berdasarkan penjelasan di atas, maka
peneliti memiliki kesimpulan, bahwa ada
2 teori terkait keberadaan Sharaf al-Anam
dan Rodat di Palembang. Pertama, besar

432



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

kemungkinan Sharaf al-Anam dibawa masuk
ke Palembang oleh ulama Hadramaut. Hal ini
dapat dilihat dari begitu kuatnya pengaruh
ulama Hadramaut di dalam pelaksanaan
keagamaan di kota Palembang dengan
berbagai peranan penting yang mereka
pegang. Bahkan sampai saat ini, keberadaan
keturunan Hadramaut di kota Palembang,
Pasar Kuto, dan sekitarnya sangat besar dan
kuat.

Kedua, ulama yang menyebarkan Sharaf
al-Andm dan Rodat di Palembang adalah
Shaikh ‘Abd al-Samad al-Jawi al-Falimbani.
Berdasarkan cerita tutur, bahwa Shaikh
‘Abd al-Samad al-Jawi al-Falimbani yang
pertama kali mengenalkan membaca wirid
dan zikir Mawlud Sharaf al-Anam beserta
tabuhan-tabuhannya (terbangan/rebana) di
Palembang. Peristiwa tersebut terjadi pada
saat perang jihad melawan penjajah Belanda.
Shaikh ‘Abd al-Samad al-Jawi al-Falimbanit
memimpin perang dan menghalau musuh
hanya dengan memukul terbangan/rebana
sambil membaca syair-syair yang terdapat
dalam kitab Mawlud Sharaf al-Anam. Pada
tahun 1840, Shaikh Muhammad Akib ibn
Hasan al-Din mengadakan perayaan maulid
besar-besaran dengan membaca Mawlud
Sharaf al-Anam (Ya'cub, 2006: 82).4

Bagi masyarakat kota Palembang dan
sekitarnya, Sharaf al-An@m merupakan salah
satu seni keagamaan yang menjadi tradisi
kota Palembang yang sudah ada sejak zaman
Kesultanan Palembang Darussalam. Hal ini
sebagaimana dinyatakan oleh Kms. H. Andi
Syarifuddin,® bahwa Sultan Mahmad Badar
al-Din mempunyai satu kebiasaan dengan

“Dilengkapi dengan wawancara dengan Kms.
Andi Syarifuddin (Senin, 23-Februari 2015).

*Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin
tanggal 23 Februari 2015.

mengadakan perlombaan menulis Al-
Qur'an, ketangkasan dalam cabang-cabang
kesenian, tabuh-tabuhan (terbangan,
rebana, bedug).

Pada  perkembangan  selanjutnya,

tepatnya malam 12 Rabi'ul Awwal (malam
maulid) Masjid Agung Palembang selalu
mengadakan pembacaan Mawlud Sharaf
al-Anam dan dikenal dengan malam
duabelasan dan sejak tahun 1980-
an, Yayasan Masjid Agung Palembang
mengadakan mujawwadah (lomba) Sharaf
al-Anam setiap tahun dalam bulan Maulid,
yang diikuti oleh grup-grup PPSA yang ada
di kota Palembang.

Makna dan Fungsi Sharaf al-Anam
dan Rodat

Kata Sharaf al-Anam diambil dari nama
kitab Mawlud Sharaf al-Anam, yang terdiri
dari tiga kata, yakni: mawlud/ X gs, sharaf/
s &, dan al-anamy W\ Kata mawlud/ 4 g»
berarti kelahiran, sedangan kata sharaf/
«»,& berarti mulia dan kata al-anamy \\\
berarti manusia, sehingga kitab Mawlud
Sharaf al-Anam ini berarti kelahiran manusia
yang mulia.® Kitab ini menceritakan sejarah
kelahiran manusia yang mulia ke bumi, yaitu
Nabi Muhammad SAW.

Adapun pengarang kitab Mawlud Sharaf
al-Anam belum dapat dipastikan siapa yang
menyusun dan mengarang kitab tersebut.
Akan tetapi, ada berbagai versi, yang
peneliti peroleh terkait siapa pengarang
kitab tersebut, di antaranya; (1) Shaikh Ja'far
ibn al-Hasan ibn ‘Abd al-Karim al-Husayni
al-Mashhar bi al-Barzanji (1690-1764 ) yang

®Wawancara dengan Habib Mahdi: 20-02-2015,
Kgs. Husin Yahya: 21-02-2015, Ustadz Zaki Mubarok:
22-02-2015 dan Kms. Andi Syarifuddin: 23-02-2015).

433



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

juga mengarang kitab Mawlad al-Barzanji,
(2) Shaikh Zayn al-‘Abidin Ja'far ibn Ali ibn
‘Abd al-Karim al-Husayni, (3) Shaikh Ahmad
ibn Qasim al-Hasani al-Maliki al-Bukhari
al-Andaladsi, (4) Shaikh Imam Muhammad
al-Busir1,” dan (5) Abu al-Abbas Shihab al-
din Ahmad ibn ‘Ali Ion Qasim al-Bukhari al-
Andalusi al-Ma'raf bi al-Hariri bersumber
dari kitab Ndr al-Safar ‘an Akhbar Al-Quran
al-Ashir pengarangnya bernama Muhyi al-
din ‘Abd al-Qadir ibn Shaikh ibn ‘Abd Allah
al-lydaras.®

Menurut Kms. H. Andi Syarifuddin?®
Sharaf al-Anam adalah kitab yang berisi
16 syair/hadi yang membicarakan tentang
sosok Nabi Muhammad SAW. dengan
sejarah kelahiran sampai wafat beliau, yang
disusun oleh seorang ulama sufi, Shaikh
Ahmad ibn Qasim al-Hasani al-Maliki al-
Bukhari al-Andalas.

Rodat berasal dari kata @al,}, yang
merupakan salah satu sifat Allah, yang berarti
berkehendak. Maksud pemberian nama itu
adalah agar manusia selalu berkehendak
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Ada lagi yang mengatakan, ia berasal dari
kata raudah, yaitu taman Nabi yang terletak
di Masjid Nabawi, Madinah. Ada yang
berpendapat, ia berasal dari nama alat yang
dimainkan dalam kesenian ini. Alat musik
tersebut berbentuk bundar yang dimainkan
dengan cara dipukul yang disebutnya
rebana (Khunaefi, 2008).

Rodat merupakan tari rakyat yang
bernafaskanIslam, gerak dasartariini diambil

"Informasi nama-nama tersebut di atas, peneliti
dapatkan dan olah dari beberapa narasumber yang
berhasil ditemui di lapangan.

8Informasi nama-nama tersebut di atas, peneliti
dapatkan dari Ustadz Ahmad Ishomuddin di Lampung.

*Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin
tanggal 23 Februari 2015.

dari negara asalnya Timur Tengah, seperti
halnya dengan tari Dana Japin dan Tari Rodat
Cempako yang sangat dinamis dan lincah
(Hanafiah, 2006: 68). Rodat merupakan
salah satu kesenian tradisi di kalangan umat
Islam di Palembang (Karim, 2012). Rodat
adalah seni gerak yang mengiringi alunan
syair-syair Sharaf al-Anam. Gerakan ini pada
dasarnya merupakan gerak yang cukup
sederhana yang berasal dari gerakan zikir
(Syarifuddin, tt.: 6-7).

Sesuatu yang khas dari kesenian
ini adalah tarian yang mengiringi syair
yang dilagukan dan musik rebana yang
dinyanyikan secara bersama-sama. Tarian
ini ditarikan dengan leyek (menari sambil
duduk) atau berdiri. Di Palembang, tari Rodat
ini tergabung dalam grup Sharaf al-Anam
(PPSA), yang digunakan pada acara arakan
pengantin ataupun kegiatan kesenian Islam
lainnya (Khunaefi, 2008).

Tarian yang dilakukan para Rodat pun
memiliki filosifi tersendiri, tidak hanya asal
menari. Nama Rodat berasal dari bahasa
Arab dari kata Rodda, yang artinya bolak-
balik. Para penari itu memang selalu bolak-
balik dalam menggerakan tangan, badan
serta anggota tubuh lainnya.

Jadi, Sharaf al-Anam dan Rodat
merupakan salah satu kesenian tradisional di
Kota Palembang yang bernuansa keagamaan
khususnya agama Islam. Sharaf al-Anam
adalah seni membaca syair-syair mengenai
sejarah kelahiran Nabi Muhammad SAW.
dalam bentuk gasidah sebanyak 16 madah/
hadi yang diiringi dengan alat musik
tradisional berupa terbangan dan Rodat
sebagai tari-tarian pengiring Sharaf al-
Anam.

434



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

Sharaf al-Anam dan Rodat di Kota
Palembang difungsikan untuk berbagai
ragam kegiatan, baik kegiatan yang
bersifat umum, seperti menyambut tamu
(penyambutan tamu) kenegaraan dan
pembukaan even olahraga berskala nasional
dan internasional di Kota Palembang.

Sharaf al-Andm dan Rodat bagi
masyarakat kota Palembang juga digunakan
pada acara akad nikah dan resepsi
pernikahan. Saat acara akad nikah, Sharaf al-
Anam digunakan sebagai musik arak-arakan
dalam mengiring pengantin laki-laki menuju
rumah pengantin perempuan. Demikian
juga pada acara resepsi pernikahan, Sharaf
al-Anam digunakan sebagai musik arak-
arakan dalam kedua pengantin dari rumah
atau suatu tempat lain menuju tempat acara
resepsi pernikahan.

Selain digunakan pada
tersebut di atas, Sharaf al-Anam dan Rodat
jugadigunakan padaacara-acarakeagamaan
yang ada di Kota Palembang, seperti
peringatan 1 Muharram, peringatan Maulid
Nabi Muhammad SAW. dan peringatan Isra’
dan Mi'raj, aqgigah (marhabah), Nuzal Al-
Qur’an, dan Halal bi Halal.

acara-acara

Guru-Guru Sharaf al-Anam dan
Rodat di Palembang

Guru Sharaf al-Anam di Kota Palembang
banyak, mulai dari tokoh atau guru penyebar
Sharaf al-Anam sendiri, yaitu Shaikh ‘Abd al-
Samad al-Jawr al-Falimbant (1736-1818 M),
yang kemudian Kgs. Muhammad Akib ibn
Hasan al-Din (1760-1849 M), selanjutnya
diteruskan oleh anaknya, yaitu Kgs. H. ‘Abd
al-Malik (w. 1870 M), kemudian diteruskan

oleh Kgs. H. Nanang Siroj (w. 1922 M) dan
Kgs. ‘Abd ‘Allah Mas'td (w. 1991).%

Guru Sharaf al-Anam*' yang terkenal
di kota Palembang selain Kgs. ‘Abd Allah
Mas'ud adalah Ki. Anang ‘Abd Allah. Tidak
diperoleh informasi mengenai sosok Ki.
Anang ‘Abd Allah, akan tetapi murid-murid
yang belajar dan berguru langsung Sharaf
al-Anam kepada Ki. Anang ‘Abd Allah.
Namun disayangkan, peneliti juga tidak
memperoleh data mengenai siapa guru
yang mengajarkan Sharaf al-Anam kepada
Ki. Anang ‘Abd Allah. Ki. Anang ‘Abd Allah
sendiri memiliki murid, di antaranya; H.
Salim Saleh, Kgs.Hashim Zubayr, Kgs, Husayn
Yahya, Wan Cik Ali, dan Ahmad Rushdi
Ghatmir.

Dalam  perkembangan selanjutnya,
guru-guru  Sharaf al-Anam terbagi ke
dalam 2 (dua) wilayah, yaitu wilayah 19 ilir
yang berada di lingkungan Masjid Agung
Palembang dan wilayah 14 ilir atau daerah
jagalan lama. Masing-masing wilayah
tersebut mempunyai guru Sharaf al-Anam
yang secara aktif mengajarkan Sharaf al-
Anam kepada masyarakat yang ada di
sekitarnya.

Guru-guru  Sharaf al-Anam  yang
berada di wilayah 19 ilir ini dipimpin oleh
Kgs. ‘Abd Allah Mas'id yang membentuk
perkumpulan  pelajar  Sharaf al-Anam

Kms. H. Andi Syarifuddin, Silsilah Keturunan
Keluarga Shayk Muhammad Akib Ibn Hasan al-Din,
Palembang, 27 September 1998. Sumber silsilah ini
diperoleh yang bersangkutan dari: (1) buku catatan
Kgs. M. Hasyim Khatib Penghulu; (2) buku catatan
Ki. Kms. H. Ismail ‘Umary tahun 1935; dan (3) silsilah
keturuan Kampung 19 Ilir tahun 1997.

Hinformasi terkait guru-guru Sharaf al-Anam
di kota Palembang peneliti peroleh dan olah dari
beberapa narasumber yang berhasil ditemui selama
penelitian dilakukan, di antaranya: Ustadz Ahmad
Rushdi Ghatmir, Mgs. Amir Hamzah, Kgs. Husayn
Yahya, dan Kms. Andi Syarifuddin.

435



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

(PPSA) pada tahun 1951. Perkumpulan
ini bertujuan untuk mensyiarkan agama
Islam, meneruskan tradisi wirid yang telah
dilakukan oleh ulama-ulama terdahulu serta
melestarikan tradisi seni Sharaf al-Anam.
Setelah berdirinya PPSA di 19 ilir tersebut,
maka didirikanlah PPSA lainnya di setiap
kampung.

Adapun guru-guru Sharaf al-Anam
yang ada di wilayah 19 ilir ini antara lain:
Kgs. ‘Abd Allah Mas’'ad
Kgs. M. Hashim Zubayr
Kgs. H. ‘Abd al-Hamid Imam (w. 1948 M)
Sayyid Saleh ‘Abd Allah (w. 1968)
Sayyid Salim ‘Abd Allah
Sayyid Hamzah ‘Abd Allah
Kgs. Ansory
Mgs. Agus (w. 1980 M)

Kms. H. Ibrahim ‘Umary (w. 2004)
Salim Saleh.

Untuk wilayah 14 ilir, guru-guru Sharaf
al-Anam, yaitu:

Ki. Anang ‘Abd Allah (w.1971)
Wan Cik Ali (w. 1993)

Sayyid 'Umar Shahab

Wan Abu

Alwy Ghatmir

Idris Rushdi

Abu Bakr Mashkar

Ahmad Rushdi Ghatmir

Kgs. Husayn Yahya

10. Mgs. Amir Hamzah

© % N o ok W N

[ —
©

© 0o N o U~ wN

Bentuk Penampilan dan Alat Sharaf
al-Anam dan Rodat

Penampilan Sharaf al-Anam pada dasarnya
berupa penyampaian syair-syair yang berisi
sejarah kelahiran Nabi Muhammad SAW.
melalui suara (vokal) yang diiringi dengan
alat musik rebana dan tarian berupa tari
Rodat. Dalam pelaksanaannya, antara vokal
dan alat musik ini keduanya saling berkaitan
satu sama lainnya. Pada saat lantunan syair
dibacakan, maka alat musik rebana langsung
mengiringi lantunan syair.

Pada awal mulanya, pembacaan Sharaf
al-Anam di Hadramaut - Yaman!? hanya
dibacakan saja syair-syairnya tanpa diiringi
oleh alat musik apapun, namun setelah
tradisi tersebut dibawa oleh ulama-ulama
yang berasal dari Hadramaut — Yaman ke
kota Palembang, mengalami pencampuran
dengan budaya kota Palembang dengan
memasukkan rebana sebagai alat musik
pengiring bacaan Sharaf al-Anam tersebut.
Adalah Shaikh Hasan Basri, ulama yang
memadukan antara bacaan Sharaf al-Anam
dengan alat musik berupa rebana tersebut®?
hingga saat ini.

Adapun jumlah penabuh rebana bisa
berjumlah minimal 5 orang dan maksimal
disesuaikan dengan kebutuhan masing-
masing grup. Penabuh rebana pun dibagi
menjadi 3 (tiga) bagian, yaitu: (1) pembaca
hadi; yang dimaksud dengan hadi di sini
adalah syair yang dibaca dan biasanya
dibacakan oleh 2 orang saja; (2) penabuh
umak; yang dimaksud dengan penabuh

2\Wawancara dengan Habib Mahbi tanggal 20
Februari 2015 dan Ustadz Zaki Mubarok tanggal 22
Februari 2015.

BWawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin
tanggal 23 Februari 2015.

436



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

umak* adalah orang yang menabuh rebana
dengan bunyi pukulan atau tabuah dasar
dan pola irama yang sama dan tetap,
jumlah penabuh umak bisa 4, 6, 8 atau 10
orang; serta (3) penabuh ningkah atau
tingkah; adalah tabuhan yang menyelingi
atau meramaikan tabuhan umak, pasangan
ningkah ini adalah tabuhan mecah atau
nganai. Ningkah dan mecah dibawakan
oleh sepasang (2 orang). Tabuhan ningkah
juga untuk memberikan irama variasi dalam
tabuhan rebananya, sehingga menambah
keindahan irama tabuhan rebana.’®

Ada 3 (tiga)'® bentuk penyajian Sharaf
al-Anam dan tari Rodat dalam setiap
pertunjukannya, yaitu:

1. Sharaf al-Anam yang ditampilkan secara
tunggal. Pada penyajian yang pertama
ini, Sharaf al-Anam hanya dibacakan
dalam bentuk membaca syair-syair
yang terdapat dalam kitab Mawlud
Sharaf al-Anam tanpa diiringi dengan
alat musik rebana dan tari Rodat. Hal ini
dinyatakan oleh guru Sharaf al-Anam
Kms. H. Andi Syarifuddin'’ dan Ustadz
Ahmad Rusydi Gathmir'® (dikenal
dengan panggilan ustadz Rusydi).
Menurut kedua guru Sharaf al-Anam

Y“Istilah umak berasal dari bahasa Palembang
yang berarti ibu. Oleh karena itu, tabuhannya hanya
satu irama saja atau pola tabuhannya yang tetap dan
memainkan pola yang sama secara terus menerus.

BWawancara dengan Kgs. Husin Yahya dan Mgs.
Amir Hamzah pada hari Ahad tanggal 22 Februari
2015.

¥Informasi terkait hal tersebut, peneliti peroleh
dan olah dari beberapa sumber, di antarnya: (1)
peneliti melihat langsung (observasi) kegiatan latihan
Sharaf al-Andm grup an-Najjam pimpinan Kgs.
Husayn Yahya; dan (2) wawancara dengan Kms. H.
Andi Syarifuddin tanggal 23 Februari 2015).

Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin
tanggal 23 Februari 2015.

8Wawancara dengan Ustadz Ahmad Rusydi
Gathmir tanggal 2 Maret 2015.

tersebut penampilan Sharaf al-Anam
memang tidak diiringi oleh apapun, baik
itu alat musik rebana dan tari Rodat. Hal
ini telah dilakukan oleh guru Sharaf al-
Anam Ki. Anang Abdullah. Sepeninggal
Ki. Anang Abdullah, Sharaf al-Anam
mulai dipadukan dengan tari Rodat
sebagaimana dijelaskan oleh Ustadz
Rusydi.

2. Sharaf al-Anam yang ditampilkan
dengan alat musik rebana dan tari Rodat
sambil duduk. Adapun bentuk kedua
ini, di mana Sharaf al-Anam dipadukan
dengan alat musik rebana. Menurut
Kms. H. Andi Syarifuddin (Misral
dkk. 2014: 11-13),”® penggabungan
Sharaf al-Anam dan alat musik rebana
adalah Shaikh Hasan Basri, ulama yang
memadukan antara Sharaf al-Anam
dengan alat musik rebana tersebut.

Bahkan, menurut Kgs. Hasyim Zuber,
hanya bacaan Sharaf al-Anam saja yang
bisa diiringi dengan alat musik rebana,
selain itu tidak bisa. Selain diiringi
dengan rebana, Sharaf al-Anam juga
diiringidengantariRodatyangdilakukan
sambil duduk. Dalam pelaksanaannya,
beberapa orang yang memukul rebana
dan tari Rodat menampilkannya dalam
posisi duduk, barisan belakang terdiri
dari pemukul rebana dan di depannya
para penari Rodat.

Biasanya, penampilan Sharaf al-Anam
dan Rodat sambil duduk ini pada acara
resepsi pernikahan, di mana Sharaf al-
Andm dan Rodat tampil dipanggung
sambil duduk dan peringatan hari-hari
besar Islam yang dilakukan di dalam
masjid atau musalla.

P¥Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin
tanggal 23 Februari 2015.

437



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

3. Sharaf al-Anam yang ditampilkan
dengan tari Rodat sambil berdiri
(berjalan). Dalam setiap penampilannya,
Sharaf al-Anam dan Rodat dibawakan
sambil berjalan, di mana posisi penari
Rodat berada di depan para penabuh
rebana. Penggunaan Sharaf al-Anam
dan Rodat yang dilakukan sambil berdiri
pada saat acara akad nikah, Sharaf al-
Anam digunakan sebagai musik arak-
arakan dalam mengiring pengantin
laki-laki menuju rumah pengantin
perempuan.

Demikian juga pada acara resepsi
pernikahan, Sharaf al-Anam dan Rodat
digunakan sebagai pengiring arak-arakan
kedua pengantin dari rumah atau suatu
tempat lain menuju tempat acara resepsi
pernikahan. Dalam setiap penampilannya,
para penari Rodat menggunakan pakaian
adat Palembang. Setiap penari Rodat
menggunakan. Topi adat Palembang (tanjak)
dengan memakai selendang dan kain yang
terbuat dari tenun songket Palembang yang
membungkus celana panjang, ada yang
memakai jas dengan dihiasi tanjak dengan
kain songket, dan ada juga juga yang
memakai peci dengan sarung.

Selain Rodat, alat tabuh yang digunakan
berupa terbangan. Terbangan merupakan
sebutan alat musik pukul tradisional
bagi masyarakat Sumatera Selatan yang
berfungsi sebagai pengiring syair-syair
Sharaf al-Anam. Terbangan bentuknya,
seperti alat musik rebana, akan tetapi secara
fisik keduanya memiliki perbedaan. Kalau
pada dinding samping alat musik rebana
bentuknya polos, sedangkan pada alat musik
terbangan, dinding sampingmya terdapat 3
(tiga) pasang kerincingan yang terbuat dari
lempengan kuningan.

Terbangan (Misral dkk., 2014: 7) terbuat
dari bahan kayu leban, kayu pule, dan kayu
nangka. Kayu dibentuk melingkar yang
berfungsi sebagai bingkai untuk memasang
kulitnya. Kayu yang biasanya digunakan
berasal dari pohon nangka, penggunaan
kayu dari pohon nangka dikarenakan pohon
nangka lebih keras dan ringan apabila sudah
kering dibandingan dengan kayu dari pohon
lainnya. Adapun kulitnya terbuat dari kulit
binatang yang baik kualitasnya, biasanya
dari kulit ikan pari, kulit kambing, kulit
sapi, dan kulit menjangan. Biasanya, kulit
binatang yang bagus kualitasnya untuk alat
musik terbangan ini adalah kulit ikan pari.

Ada beberapa jenis pukulan?® dalam
memainkan terbangan yang biasanya
digunakan di Palembang. Jenis pukulan
tersebut antara lain:

1. Pukulan Yahum: pukulan yahum berupa
pukulan seirama.

2. Pukulan Kincat: pukulan kincat berupa
pukulan yang tidak seirama.

3. Pukulan Selang: pukulan selang berupa
pukulan saling silang tabuhan.

4. Pukulan Jos: pukulan jos berupa pukulan
yang meramaikan.

Pada  teknik  pukulan,  terdapat
persamaan dan perbedaan antara satu grup
dengan grup lainnya, terutama grup Sharaf
al-Anam yang berada di daerah Seberang Ilir
(SI) dengan grup Sharaf al-Anam di daerah
Seberang Ulu (SU). Hal ini akan terlihat dari
teknik pukulan rebana, di mana perbedaan
tersebut menggambarkan antara tipikal
tenang, tapi menghanyutkan dengan keras
dan bersemangat.

®Wawancara dengan Kgs. Husayn Yahya

438



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

Aliran Seberang Ulu dikenalkan oleh
Ki Sayyid ‘Abd al-Rahman al-kaf (dikenal
dengan sebutan Acik) yang berdomisili di
kampung 12 Ulu. Sedangkan di Seberang
Ilir diajarkan Ki Anang Abdullah yang tinggal
di kampung 5 Ilir. Syair tersebut terdiri dari
250 irama atau enam tahap. Satu tahap
ada 16 hadi dari Bt Shahri sampai Fi Hubbi.
Ki Sayyid ‘Abd al-Rahman al-Kaf membuat
syair Sharaf al-Anam hanya satu tahap, tapi
penggemarnya berimbang dengan syair
Sharaf al-Anam yang dikarang Ki Anang
Abdullah.

Selain pada syair, perbedaan juga pada
pukulan terbangan dan ini sudah dibakukan
para pakar. Jenis terbangan di Palembang
terbagi enam, yakni: kincat, yahum, kincat
balik, selang, royok, dan jos. Misalnya,
kincat, irama pukulan Seberang Ilir berbunyi
tang, dung, dung, tang, dung. Sementara
kincat Seberang Ulu bunyinya tang, tang,
dung, tang, dung.

Irama yahum dan kincat balik kedua
kelompok ini sama. Perbedaan kembali pada
irama Selang Ilir bunyinya dung, tang, tang,
dung, tang. Sedangkan di Ulu iramanya
tang, dung, tang, dung, tang. Sementara
perbedaan syair, seperti pada Sharaf al-
Andm Habibun tahap pertama di Seberang
Ulu diawali Allah Allah Allah Irfirman Qad
Asa. Kelompok Seberang Ilir menggunakan
awal Rohmanarhamna Rohmanarhamna
Yahabi Biwallut Fuyas Muluna. Identitas
khas Seberang Ulu dan Ilir ini bertahan
hingga tahun 1960-an. Artinya, warga di
Ulu menggunakan aliran Ki Sayyid ‘Abd al-
Rahman al-Kaf dan di Ilir berkiblat pada Ki
Anang Abdullah.

Pelestarian Sharaf al-Anam dan
Rodat

Pewarisan budaya (transmission of culture),
yaitu proses mewariskan budaya (unsur-
unsur budaya) dari satu generasi ke generasi,
manusia atau masyarakat berikutnya melalui
proses pembudayaan (proses belajar
budaya). Sesuai dengan hakikat dan budaya
sebagai milik bersama masyarakat, maka
unsur-unsur kebudayaan itu memasyarakat
dalam individu-individu warga masyarakat
dengan jalan diwariskan atau dibudayakan
melalui proses belajar budaya.

Proses pewarisan budaya dilakukan
melalui proses enkulturasi (pembudayaan)
dan proses (belajar
mempelajari budaya). Pewarisan budaya
umumnya dilaksanakan melalui
lingkungan keluarga, masyarakat, sekolah,
lembaga  pemerintahan,  perkumpulan,
institusi resmi, dan media massa. Melalui
proses pewarisan budaya, maka akan
terbentuk manusia-manusia yang
memiliki  kepribadian  selaras dengan
lingkungan alam, sosial, dan budayanya
disamping kepribadian yang tidak selaras
(menyimpang) dengan lingkungan alam,
sosial dan budayanya (Arafah, 2013).

sosialisasi atau

saluran

Pelestarian  seni  budaya daerah
merupakan hal yang sangat penting dan
menjadi tanggung jawab kita semua.
Melestarikan  tidak  berarti  membuat
sesuatu menjadi awet dan tidak mungkin
punah. Melestarikan berarti memelihara
untuk waktu yang sangat lama. Jadi upaya
pelestarian warisan seni budaya daerah atau
lokal, berarti upaya memelihara warisan
budaya lokal untuk waktu yang sangat lama
(Takari, 2010: 14).

439



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

Terkait dengan warisan  budaya,
Davidson dan Mc Conville (1991: 2)
mengatakan, bahwa warisan budaya adalah
produk atau hasil budaya fisik dari tradisi-
tradisi yang berbeda dan prestasi-prestasi
spiritual dalam bentuk nilai dari masa lalu
yang menjadi elemen pokok dalam jati diri
suatu kelompok atau bangsa. Dari gagasan
ini, warisan budaya merupakan hasil budaya
fisik (tangible) dan nilai budaya (intangible)
dari masa lalu. Nilai budaya dari masa lalu
(intangible heritage) inilah yang berasal dari
budaya-budaya lokal yang ada di Nusantara,
meliputi: tradisi, cerita rakyat dan legenda,
bahasa ibu, sejarah lisan, kreativitas (tari,
lagu, drama pertunjukan), kemampuan
beradaptasi, serta keunikan masyarakat
setempat (Karmadi, 2007).

Sebagai bangsa yang mempunyai jejak
perjalanan sejarah yang panjang dengan
keanekaragaman senibudaya lokal, terutama
yang bernafaskan Islam, maka sudah
sepatutnya upaya pelestarian seni tersebut
lebih  ditingkatkan. Melestarikan tidak
berarti membuat sesuatu menjadi awet dan
tidak mungkin punah. Melestarikan berarti
memelihara untuk waktu yang sangat lama.
Jadi, upaya pelestarian warisan seni budaya
lokal yang bernafaskan Islam, berarti upaya
memelihara warisan seni budaya lokal untuk
waktu yang sangat lama (Karmadi, 2007).

Demikian  halnya dengan upaya
pelestarian seni Sharaf al-Anam dan Rodat,
yang merupakan salah satu kesenian
tradisional bernafaskan Islam yang ada di
Kota Palembang, menjadi kewajiban yang
harus dilakukan oleh seluruh masyarakat
Kota Palembang. Mengingat seni Sharaf al-
Andm dan Rodat merupakan peninggalan
ulama masa lalu yang hingga saat ini masih
terus dilakukan oleh grup-grup Sharaf al-

Andm yang tersebar di Kota Palembang dan
sekitarnya.

Banyak cara pelestarian Sharaf al-Anam
dan Rodat yang dilakukan oleh masyarakat
Kota Palembang, antara lain; pada acara
pernikahan. Dalam setiap akad nikah
dan resepsi pernikahan, Sharaf al-Anam
dan Rodat terus dipakai oleh masyarakat
Kota Palembang sampai saat ini. Hal ini
sebagai upaya melestarikan seni islami,
mempertahankan tradisi dan adat warisan
nenek moyang, ini terus dilakukan secara
turun temurun.

Pertama, Yayasan Masjid Agung
Palembang selalu melaksanakan kegiatan
malam duabelasan yang dilaksanakan 2
kali dalam setahun, yakni malam 12 Rabi'ul
Awwal dikenal sebagai malam pembukaan,
dan malam 12 Sya'ban dikenal dengan
malam penutup.

Kedua, Kerukunan Keluarga Palembang
(KKP)  setiap  tahunnya mengadakan
Festival Palembang Darussalam yang di
dalamnya diadakan. Selain perlombaan
MTQ, azan, dan lain-lain, juga mengadakan
mujawaadah (perlombaan) Sharaf al-Anam
yang diikuti oleh grup-grup PPSA yang ada
di Kota Palembang. Festival ini biasanya
diadakan setiap 10 hari sebelum masuk
bulan Ramadan.

Ketiga, Majelis  Sharaf  al-Anam
Palembang? selalu mengadakan pertemuan
setiap malam duabelasan tiap bulannya
menurut kalender hijriyah. Selain membaca
wirid-wirid dan syair-syair dalam kitab
Mawlud Sharaf al-Anam, juga menampilkan

ZMajelis  Sharaf al-Anam Palembang yang
dipimpin oleh Kgs. Zainuri merupakan wadah
berkumpulnya grup-grup Sharaf al-Anam (PPSA), baik
yang ada di Seberang llir (IS) maupun di Seberang Ulu
(SU) yang masih eksis sampai saat ini.

440



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

grup-grup Sharaf al-Anam, pelaksanaan
malam duabelasan dimulai setelah salat Isya
sampai jam 12 (dua belas) malam, ini sesuai
dengan maksud penamaan duabelasan.?

Pemerintah Provinsi Sumatera Selatan
sendiri setiap tahunnya mengadakan
kegiatan festival Sharaf al-Anam yang
menampilkan grup-grup Sharafal-Anam dari
berbagai daerah dengan memperebutkan
Tropi Gubernur Sumatera Selatan. Festival
ini  bertujuan untuk melestarikan
tradisional di masyarakat. Selain itu, upaya
pelestarian Sharaf al-Anam dan Rodat di
masyarakat kota Palembang dengan selalu
melakukan latihan di grup-grup Sharaf al-
Andm, yang biasanya dilakukan setiap Sabtu
malam setelah salat Isya. Kelompok atau
grup Sharaf al-Anam sendiri, untuk di kota
Palembang, tersebar di beberapa wilayah,?
baik di daerah ulu maupun di daerah ilir,
yang mengambil nama musalla. Grup Sharaf
al-Anam dan Rodat yang berada di daerah
Seberang Ilir (SI), antara lain: Musalla Nurul
Huda di 2 Ilir, Musalla Dar al-Rahman di 8
Ilir dengan KH. Ahmad Syafe'i Yunus sebagai
ketuanya, PPSA Nurul Huda di 9 Ilir, Musalla
Mustaqgim di 10 Ilir, Musalla Darul Abidin di
13 Ilir.

seni

Adapun grup Sharaf al-Anam dan
Rodat yang berada di daerah Seberang Ulu
(SU), antara lain: Musalla al-Tawfiq di 2 Ulu,
Musalla al-Ihsan di 3-4 Ulu, Musalla Miftah
al-Khayr di daerah Sungkih, Musalla al-Ikhlas
di 9-10 Ulu, Musalla Azhariyah di 12, langgar
Waspada di 13 Ulu, dan PPSA Nurul Abadi 3
Ulu. Semua grup Sharaf al-Anam dan Rodat

2\Wawancara dengan Bpk. Mgs. Amir Hamzah
(Sekretaris Majelis Sharaf al-Anam kota Palembang)
tanggal 22 Februari 2015.

BWawancara dengan Bpk. Mgs. Amir Hamzah
(Sekretaris Majelis Sharaf al-Anam kota Palembang)
tanggal 22 Februari 2015.

tersebut di atas selalu berkumpul setiap
malam tanggal 12 mengacu pada kalender
hijriyah dengan mengambil tempat secara
bergiliran, sebagaimana yang dikatakan oleh
Mgs. Amir Hamzah. Pada saat pertemuan
tersebut, masing-masing grup Sharaf al-
Andam dan Rodat akan mempertunjukkan
kelebihan grup masing-masing.

PENUTUP

Berdasarkan penjelasandiatas, ada beberapa
kesimpulan yang peneliti simpulkan, antara
lain: Pertama, kata Sharaf al-Anam diambil
dari nama kitab Mawlud Sharaf al-Anam
yang terdiri dari tiga kata, yakni: mawlud/
i\ 92, sharaf/ s &, dan al-anam/,\Y\. Kata
mawlud/-ﬁy‘ berarti kelahiran, sedangkan
kata sharaf/.JJ:. berarti mulia dan kata al-
anamy Y\ berarti manusia, sehingga kitab
Mawlud Sharaf al-Anam ini berarti kelahiran
manusia yang mulia. Kitab ini menceritakan
sejarah kelahiran manusia yang mulia ke
bumi, yaitu Nabi Muhammad SAW.

Kedua, seni Sharaf al-Anam dan Rodat
digunakan padasaat peringatan 1 Muharram,
peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW.
dan peringatan Isra' dan Mi'raj), agigah
(marhabah), Nuzal Al-Qur’an, dan Halal bi
Halal. Bahkan, juga digunakan dalam proses
pernikahan, baik pada saat akad nikah
maupun arak-arak pengantin. Selain itu,
juga digunakan untuk penyambutan para
tamu negara.

Ketiga, seni Sharaf al-Anam dan Rodat
terus dilestarikan, baik oleh Pemerintah
Provinsi Sumatera Selatan dan Pemerintah
Kota Palembang dengan mengadakan
festival Sharaf al-Anam setiap tahun maupun
oleh komunitas PPSA dan Majelis Sharaf al-

441



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

Anam kota Palembang dengan mengadakan Kedua, Kementerian Agama Kota
kegiatan malam duabelasan setiap bulan. Palembang dan Kementerian Agama Provinsi
Sumatera Selatan agar dapat mendata
keberadaan kelompok atau komunitas PPSA
dan majelis Sharaf al-Anam dan Rodat,
bukan hanya di kota Palembang saja, tetapi
di seluruh kota dan kabupaten yang ada di
Provinsi Sumatera Selatan, karena Sharaf
al-Anam dan Rodat sudah menjadi seni
tradisional keagamaan yang sejak dahulu
dikenal oleh masyarakat.

Ada beberapa saran dan rekomendasi
dari penelitian ini, antara lain: Pertama,
perhatian terhadap keberadaan komunitas
PPSA dan majelis Sharaf al-Anam dan Rodat
Kota Palembang harus menjadi perhatian
tersendiri bagi Pemerintah Kota Palembang
dan Pemerintah Provinsi Sumatera Selatan
dengan melakukan pembinaan, sehingga
eksistensi Sharaf al-Anam dan Rodat di
kota Palembang terus dilestarikan dan
juga melibatkan kaum ibu-ibu di dalam
melestarikan seni tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Arafah, Burhanuddin.,, “Warisan Budaya, Pelestarian dan Pemanfaatannya”, http://kebudayaan.
kemdikbud.go.id/kki2013/wp-content/uploads/sites/46/2013/10/burhanuddin-arafah_warisan-
dan-pewarisan-budaya_unity-in-diversity_warisan-budaya-pelesatrian-dan-pemanfaatannya-.pdf

Azra, Azyumardi. 2007. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIlII;
Akar Pembaharuan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Berg, LW.C van Den. 2010. Orang Arab di Nusantara. Jakarta: Komunitas Bambu.

Chambert-Loir, Henri (Penyunting). 2009. Sadur: Sejarah Terjemahan di Indonesia dan Malaysia. Jakarta:
Kepustakaan Populer Gramedia.

Davidson, G. dan Mc Conville. 1991. A Heritage Handbook. St. Leonard, NSW: Allen & Unwin.
Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Culture. New York: Basic Book, Inc Publishers.

Hanafiah, Djohan dkk. 2006. Direktori Kesenian Sumatera Selatan. Palembang: Dinas Kebudayaan dan
Pariwisata Provinsi Sumatera Selatan.

Takari, Muhammad. 2010. "Pelestarian Seni Budaya Tradisi dan Nilai Kepemimpinannya oleh Masyarakat.”
Makalah, Medan: Fakultas Ilmu Budaya Universitas Sumatera Utara, 1 Agustus.

Karim, Ahmad. 2012. “Tarian Rodat Palembang". Didapat dari http://palembangbatangharisembilan.
blogspot.com/2012/08/tarian-Rodat-palembang.html| dan “Kesenian Daerah Sumatera Selatan”,
http://budaya-sumatera-selatan.blogspot.com/Sabtu.22-12-2012 , “Tarian Rodat Palembang”,
http://palembangbatangharisembilan.blogspot.com/2012_08_01_archive.html

Karmadi, Agus Dono. 2007. "Budaya Lokal Sebagai Warisan Budaya dan Upaya Pelestariannya.”
Makalah disampaikan pada Dialog Budaya Daerah Jawa Tengah yang diselenggarakan oleh Balai
Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional Yogyakarta bekerja sama dengan Dinas Pendidikan dan
Kebudayaan Provinsi Jawa Tengah, Semarang: 8 - 9 Mei.

442



Seni Sharaf al-Anam dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan  (Zulkarnain Yani)

Khunaefi, Eep. 2008. “Rodat: Tarian Pengiring Syair dan Musik Rebana”, Minggu 21 September 2008,
didapat dari  http://kedaibacakita.blogspot.com/2008/09/Rodat-tarian-pengiring-syair-dan-
musik.html.

Koentjaraningrat. 2002. Pengantar Ilmu Antropologi. Cetakan Kedelapan. Jakarta: PT. Rineka Cipta.

Peeters, Jeroen. 1997. Kaum Tuo — Kaum Mudo: Perubahan Religius di Palembang 1821-1942. Jakarta:
INIS.

Rukmi, Maria Indra. 2005. “Penyalinan Naskah Melayu di Palembang: Upaya Mengungkap Sejarah
Penyalinan”. Jurnal Wacana, Volume. 7 No. 2 Oktober.

Sedyawati, Edi. 2014. Kebudayaan di Nusantara: dari Keris, Tor-Tor sampai Industri Budaya. Depok:
Komunitas Bambu.

Ya'cub, Syarifuddin, dkk. 2006. Shalat, Do‘a dan Wirid. Palembang: Yayasan Masjid Agung Palembang.

Wicaksono, Irwan. 2012. "Kebudayaan Sumatera Selatan”, http://irwan-wicaksono.blogspot.
com/2012/04/kebudayaan-sumatera-selatan.html#.VTYKfSGqqgkohttp://id.wikipedia.org/wiki/
Tradisi, Senin 21 Maret 2011.

443



Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

444









