
iJurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv

JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN KEMASYARAKATAN

Volume 28, Nomor 3, Oktober - Desember 2015
Halaman 351 - 532

DAFTAR ISI

DAFTAR ISI ------------------------------------------------------------------------- 		  i - ii

DARI MEJA REDAKSI -------------------------------------------------------------- 		  iii-iv

LEMBAR ABSTRAK ----------------------------------------------------------------- 	 351 - 360

MODERASI TEOLOGIS DAN SUFISTIK DI NUSANTARA DALAM NASKAH-
NASKAH PUISI KEAGAMAAN ULAMA MINANGKABAU

Syofyan Hadi ---------------------------------------------------------------------- 	 361 - 374

MERAWAT TRADISI, MENJAWAB TANTANGAN: UPAYA KONTEKSTUALISASI 
DALAM KAJIAN DAN PEMBELAJARAN KITAB DI SUMATERA BARAT

Agus Iswanto ---------------------------------------------------------------------- 	 375 - 394

PENANAMAN NILAI-NILAI NASIONALISME MELALUI PENDIDIKAN AGAMA 
PADA SEKOLAH MENENGAH ATAS DI PERBATASAN NEGARA: IMPLEMENTASI 
DI SMAN 1 JAGOIBABANG KABUPATEN BENGKAYANG PROVINSI KALIMANTAN 
BARAT

A.M. Wibowo ---------------------------------------------------------------------- 	 395 - 412

EFEKTIFITAS PROSEDUR PENDAFTARAN HAJI MELALUI REKAYASA ULANG 
PROSES BISNIS

Achmad Nidjam ------------------------------------------------------------------- 	 413 - 426



ii Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv

SENI SHARAF AL-ANĀM DAN RODAT DI PALEMBANG SEBAGAI SENI 
BERNUANSA KEAGAMAAN

Zulkarnain Yani -------------------------------------------------------------------- 	 427 - 444

MADRASAH DINIYAH TAKMILIYAH DALAM PERSPEKTIF STANDAR PELAYANAN 
MINIMAL DI KABUPATEN CIREBON

Abdul Basid ------------------------------------------------------------------------ 	 445 - 462

SHAIKH KEMAS MUḤAMMAD AZHARI (1856-1932): KARYA-KARYA DAN 
PEMIKIRAN ULAMA PALEMBANG

Muhamad Rosadi ------------------------------------------------------------------ 	 463 - 472

MADRASAH DINIYAH TAKMILIYAH DI KOTA BANDUNG: MENUJU PENCAPAIAN 
STANDAR PELAYANAN MINIMUM

Mulyana --------------------------------------------------------------------------- 	 473 - 492

POTRET KINERJA DAN PELAYANAN PUBLIK OLEH PEMBANTU PEGAWAI 
PENCATAT NIKAH (P3N) DI KABUPATEN TANGERANG: KASUS KUA KECAMATAN 
CIKUPA, CURUG, TELUK NAGA, DAN KOSAMBI

Ismail - ----------------------------------------------------------------------------- 	 493 - 504

PENYELENGGARAAN KURSUS PRA NIKAH DI KABUPATEN PURWAKARTA: 
KASUS KUA PURWAKARTA, CIBATU, DAN BABAKAN CIKAO

Daniel Rabitha --------------------------------------------------------------------- 	 505 - 524

INDEKS PENULIS ------------------------------------------------------------------ 	 525 - 528

PANDUAN MENULIS JURNAL PENELITIAN KEAGAMAAN DAN

KEMASYARAKATAN ---------------------------------------------------------------- 	 529 - 532



iiiJurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv

DARI MEJA REDAKSI

Syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa—Allah SWT., Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan 
dan Kemasyarakatan) Volume 28 Nomor 3, Oktober-Desember Tahun 2015 dapat diterbitkan 
dan hadir di hadapan pembaca. Jurnal PENAMAS edisi kali menyajikan sebanyak 10 artikel, 
yang kesemuanya terkait dengan kehidupan keagamaan, pendidikan agama dan keagamaan, 
serta lektur dan khazanah keagamaan. Ketiga bidang penelitian atau kajian ini tetap menjadi 
fokus Jurnal PENAMAS, karena sesuai dengan Tugas dan Fungsi (TUSI) kami sebagai lembaga 
penelitian dan pengembangan di lingkungan Kementerian Agama.

Segenap Dewan Redaksi Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan) 
mengucapkan terima kasih kepada para Mitra Bestari Jurnal PENAMAS (Penelitian Keagamaan 
dan Kemasyarakatan), terutama mereka yang memberikan koreksi dan saran perbaikan 
(review) untuk artikel-artikel Volume 28 Nomor 3 Tahun 2015 ini, yakni: Prof. Dr. M. Bambang 
Pranowo (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), Prof. Dr. Achmad Fedyani Syaifuddin (Departemen 
Antropologi Universitas Indonesia Depok), dan Dr. Arief Subhan (UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta).  

Kami berharap, artikel-artikel yang disajikan pada edisi kali ini dapat memberikan 
kontribusi, baik sebagai bahan/dasar pertimbangan kebijakan di bidang pembangunan 
agama maupun pengembangan ilmu pengetahuan agama dan masyarakat secara umum.

Selamat membaca!

Jakarta, Oktober 2015
Dewan Redaksi



iv Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman i - iv



427

SENI SHARAF AL-ANĀM DAN RODAT DI PALEMBANG SEBAGAI SENI
BERNUANSA KEAGAMAAN

THE ART OF SHARAF AL-ANĀM AND RODAT IN PALEMBANG AS
RELIGIOUS ARTS

ZULKARNAIN YANI

Abstract
This paper presents the results of research on the existence of Sharaf al-Anām 
and Rodat arts in the city of Palembang and surrounding areas in South 
Sumatera. Data collected through observations, interviews, and literature 
review. The results shows that along with the current development and many 
Islamic nuances arts in the city of Palembang, Sharaf al-Anām and Rodat 
art evidently still exist and present in the midst of the people of Palembang 
today. Tracing its history, the results of this study demonstrates that the art of 
Sharaf al-Anām and Rodat are used to commemorate 1st Muharram, the birth 
of Prophet Muhammad and of Isra 'and Mi'raj-ascension and night Journey, 
aqiqah the naming ceremony, the revelation of the Qur'an, and mutual 
forgiving event. Even, it is also used in the wedding process, both at the time of 
marriage licensing ritual and wedding procession. In addition, it is also used to 
welcome state guests.

Keywords:	 Sharaf al-Anām, rodat, religious art, Palembang.

Abstrak
Tulisan ini menyajikan hasil penelitian tentang keberadaan seni Sharaf al-
Anām dan Rodat di kota Palembang dan sekitarnya di Sumatera Selatan. 
Pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan telaah 
pustaka. Hasil penelitian menunjukkan, bahwa seiring dengan perkembangan 
zaman dan banyaknya seni-seni keagamaan yang bernuansa Islam di kota 
Palembang, seni Sharaf al-Anām dan Rodat ternyata masih tetap eksis dan 
hadir di tengah-tengah masyarakat kota Palembang hingga saat ini. Dengan 
menelusuri sejarahnya, hasil penelitian ini menunjukkan seni Sharaf al-Anām 
dan Rodat digunakan pada saat peringatan 1 Muharram, peringatan Maulid 
Nabi Muhammad SAW. dan peringatan Isra’ dan Mi’raj, aqiqah (marhabah), 
Nuzūl Al-Qur’an dan Halal bi Halal. Bahkan, juga digunakan dalam proses 
pernikahan, baik pada saat akad nikah maupun arak-arak pengantin. Selain 
itu, juga digunakan untuk penyambutan para tamu negara.

Kata Kunci:	 Sharf al-Anām, Rodat, seni keagamaan, Palembang.

427

Zulkarnain Yani
Balai Penelitian dan 

Pengembangan Agama 
Jakarta

Jl. Rawa Kuning No. 6 Pulo 
Gebang, Cakung, Jakarta 

Timur
email : zulkarnainyani@yahoo.

com
Naskah Diterima:

tanggal 10 Juni 2015.
Revisi 7 Agustus-5 Oktober 

2015.
Disetujui 1 Desember 2015.



428

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

PENDAHULUAN
Sumatera Selatan pada abad 7-13 Masehi 
merupakan pusat kekuasaan Kerajaan 
Sriwijaya dan Palembang sebagai ibukota 
kerajaan (Wicaksono, 2012). Sriwijaya 
dikenal sebagai pusat pendidikan dan ilmu 
pengetahuan mengenai agama Budha 
terbesar di Asia Tenggara. Pada saat 
itu, Kerajaan Sriwijaya dengan kekuatan 
armadanya yang tangguh, selain menguasai 
jalur perdagangan dan pelayaran antara Laut 
Cina Selatan dan Samudera Hindia, juga telah 
menjadikan daerah ini sentra pertemuan 
antar bangsa. Hal ini telah menimbulkan 
transformasi budaya yang lambat laun 
berkembang dan membentuk identitas 
baru lagi daerah ini. Transformasi budaya 
ini terjadi pula dengan masuknya pengaruh 
Islam, terutama pada saat Sumatera Selatan 
di bawah kekuasaan Kesultanan Palembang 
Darussalam sejak awal abad 15 M. Sebagian 
besar penduduk Sumatera Selatan sendiri 
sudah menganut agama Islam sebelum 
kesultanan Palembang berdiri.

Salah satu wilayah yang menjadi pusat 
perkembangan seni dan budaya keagamaan 
di Sumatera Selatan adalah kota Palembang. 
Palembang menjadi kota tempat pertemuan 
berbagai etnis dari pedalaman Sumatera 
Selatan, baik melalui sungai-sungai besar 
maupun anak-anak sungai. Komunikasi 
yang terjadi dalam skala besar menjadikan 
Palembang tumbuh sebagai tempat silang 
budaya berbagai etnis, baik dari pedalaman 
maupun dari luar. Akulturasi budaya yang 
tinggi menempatkan Palembang menjadi 
pusat peradaban.

Berdasarkan data dari Direktori 
Kesenian Sumatera Selatan, Palembang 
memiliki beragam seni dan budaya yang 
bernuansakan keagamaan. Hal ini tidak 

terlepas dari pengaruh agama yang ada di 
kota Palembang, baik agama Hindu, Budha 
maupun Islam. Berbagai peninggalan seni 
dan budaya masih ada sampai sekarang 
dan terus dilestarikan oleh masyarakat 
Palembang (Hanafiah dkk,  2006: 10).

Palembang mempunyai sejarah yang 
cukup panjang dan kaya akan seni budaya, 
baik seni budaya umum maupun seni 
budaya keagamaan. Tari Gending Sriwijaya,  
tarian ini selalu ditampilkan pada acara 
penyambutan tamu-tamu agung yang 
datang ke Palembang. Ada juga tari Tanggai, 
yang merupakan tari tradisional Palembang 
khususnya dan Sumatera Selatan pada 
umumnya. Tari Tanggai ini ditampilkan 
pada saat menyambut tamu resmi, misalnya 
tamu pemerintah dan pada acara resepsi 
pernikahan setelah pasangan pengantin 
naik ke atas pelaminan (Hanafiah, 2006: 65-
71).

Selain kedua tarian di atas, Palembang 
juga memiliki beberapa macam tarian, 
yaitu: tari tenun songket; tarian ini 
menggambarkan kegiatan remaja putri 
khususnya dan para ibu rumah tangga pada 
umumnya yang memanfaatkan waktu luang 
dengan menenun songket. Tari nindai; tarian 
ini menggambarkan proses pemilihan calon 
menantu, keluarga calon mempelai pria 
terlebih dahulu datang ke rumah mempelai 
wanita untuk melihat dan menilai (Madik 
dan Nindai), dan tari Mejeng Besuko; tarian 
ini menggambarkan kegembiraan remaja 
dalam pergaulan.

Palembang juga kaya akan seni sastra 
keagamaan. Hal ini ditunjukkan dengan 
berbagai karya seni sastra berupa syair-syair 
yang sangat terkenal, di antaranya; syair 
Sinyor Kosta dan syair Nuri yang ditulis oleh 



429

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)

Sultan Mahmud Badaruddin II. Syair Patut 
Delapan dan syair Kembang Air Mawar yang 
ditulis oleh Pangeran Panembahan Bupati.

Salah satu kesenian yang bernafaskan 
Islam dan masih ada di kota Palembang 
hingga saat ini adalah Sharaf al-Anām dan 
Rodat. Sharaf al-Anām berupa syair-syair 
yang menceritakan sejarah kelahiran Nabi 
Muḥammad SAW. dalam bentuk qasidah 
sebanyak 16 madah/hadi. Adapun Rodat 
merupakan pengiring Sharaf al-Anām 
dalam bentuk tarian tradisional. Sharaf al-
Anām dan Rodat dikategorikan sebagai seni 
karena mengekspresikan keindahan.

Kesenian Sharaf al-Anām dan Rodat 
sudah ada sejak kesultanan Palembang 
Darussalam, di mana para sultan pada waktu 
itu menggunakan Sharaf al-Anām untuk 
berbagai kegiatan keagamaan yang ada 
di kesultanan. Pada awal mulanya, Sharaf 
al-Anām dibaca tidak diiringi dengan satu 
alat musik apapun, hanya mengandalkan 
suara saja, adalah Shaikh Ḥasan Baṣrī dari 
Mesir, yang memadukan bacaan Sharaf al-
Anām dengan alat musik rebana. Orang 
Palembang kemudian mengenal seni Sharaf 
al-Anām dengan sebutan terbangan.1

Seni Sharaf al-Anām sendiri merupakan 
bagian dari kesenian dan tradisi Palembang 
yang diwariskan turun temurun dari nenek 
moyang hingga saat ini di tengah maraknya 
seni dan budaya lainnya. Seni Sharaf al-Anām 
menjadi tradisi keluarga dan diwariskan 
ke setiap generasi. Dengan begitu, banyak 
kaum muda yang menguasai Sharaf al-

1Wawancara dengan Kms. Andi Syarifuddin 
(Senin, 23-Februari 2015). Menurutnya, informasi 
tersebut diperoleh dari guru Sharaf al-Anām Kgs. 
M. Hasyim Zuber yang juga mengatakan, bahwa alat 
musik rebana hanya cocok penggunaannya untuk 
mengiring Sharaf al-Anām, berbeda dengan mawlud 
Barzanji, Naẓām, Diba’, dan sebagainya.

Anām untuk menjaga karakter islami dan 
menghindarkan diri dari pengaruh budaya 
negatif.

Fokus pembahasan tulisan kali ini adalah 
Sharaf al-Anām dan Rodat yang ada di kota 
Palembang. Seni ini dikaji dengan melihat 
aspek makna yang terkandung dalam seni 
tersebut, pemanfaatan atau fungsi seni 
tersebut, dan terakhir berupa bagaimana 
pelestarian terhadap seni tersebut di kota 
Palembang.

Kerangka Konsep

Hubungan antara seni dan agama dapat 
dilihat dalam konteks wujud kebudayaan, 
yang menghasilkan istilah ‘seni budaya 
keagamaan’ (selanjutnya istilah ini dapat 
digunakan saling bergantian dengan ‘seni 
keagamaan’ yang menunjuk arti yang sama, 
yakni sebuah bentuk kesenian sebagai 
bagian dari budaya keagamaan). Tiga wujud 
kebudayaan sebagaimana yang diajukan 
oleh Koentjaraningrat (2002: 186-187) 
adalah gagasan, perilaku, dan benda-benda. 
Sedyawati (2014: 351) menambahkan, bahwa 
dari ketiga wujud kebudayaan tersebut 
terdapat suatu hubungan imperatif atau 
sibernetik (mengarahkan), yakni gagasan-
gagasan mengarahkan perilaku dan benda-
benda, atau bisa juga yang di bawah, yakni 
benda-benda dan perilaku memberikan 
rangsangan untuk terbentuknya wujud 
gagasan. Koentjaraningrat (2002: 203-203) 
juga membagi kebudayaan ke dalam tujuh 
unsur, yakni: bahasa, sistem pengetahuan, 
organisasi sosial, sistem peralatan hidup 
dan teknologi, sistem mata pencaharian, 
sistem religi, serta kesenian. Masing-masing 
dari tujuh unsur kebudayaan tersebut 



430

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

mengandung tiga wujud kebudayaan yang 
telah disebutkan di atas.

Membicarakan kesenian sebagai salah 
satu unsur kebudayaan, maka dapat dilihat 
juga unsur kesenian di atas dalam ketiga 
wujud kebudayaan yang ada di dalamnya. 
Misalnya, konsep atau gagasan estetik atau 
religius, atau nasionalisme sebagai wujud 
gagasan yang mengarahkan golongan-
golongan sosial yang terkait dan berperan 
dalam kegiatan seni (perilaku), baik sebagai 
pelindung, pengusaha maupun pelaku dari 
berbagai macam perilaku atau kerja seni, 
yang menghasilkan benda-benda sebagai 
perangkat ataupun hasil kerja seni, berupa 
karya-karya seni rupa, catatan-catatan tari, 
notasi musik, sastra, atuapun perangkat-
perangkat teaterikal (Sedyawati, 2014: 
351). Dengan demikian, antara agama 
dan seni terdapat hubungan yang saling 
mengarahkan, sehingga mewujud sebagai 
seni yang mempunyai gagasan atau 
bernuansa keagamaan.

Menghubungkan seni dengan agama 
dapat berangkat dari definisi agama oleh 
Geertz (1973: 90), yakni sebagai sistem 
simbol yang menetapkan perasaan dan 
motivasi yang kuat dalam diri manusia. 
Simbol agama dapat memberikan daya 
pesona bagi manusia, dan dalam tingkat 
tertentu simbol-simbol agama tersebut 
mengandung sifat estetis.

Metode Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di kota Palembang-
Sumatera Selatan. Jenis penelitian ini adalah 
kualitatif. Dalam proses pengumpulan data, 
ada beberapa metode yang digunakan, 
antara lain: wawancara mendalam (in dept 

interview); metode wawancara mendalam 
ini dilakukan terhadap tokoh, guru Sharaf 
al-Anām yang ada di kota Palembang. 
Wawancara dilakukan untuk menggali 
informasi dan data lebih banyak terkait 
Sharaf al-Anām di kota Palembang, mulai 
dari sejarah masuk dan berkembangnya 
Sharaf al-Anām di Palembang, makna 
Sharaf al-Anām dan Rodat, peralatan yang 
digunakan, fungsi Sharaf al-Anām itu sendiri 
dan proses pelestarian seni Sharaf al-
Anām; dokumentasi, metode dokumentasi 
dilakukan untuk mendata informasi dan data 
yang bersumber pada kajian atau buku-buku 
terkait penelitian dan juga merekam kegiatan 
seni Sharaf al-Anām tersebut; observasi; 
metode observasi peneliti lakukan dengan 
melihat dan mengamati langsung kegiatan 
di salah satu grup Sharaf al-Anām yang 
ada di kota Palembang untuk mendapatkan 
gambaran proses dan rangkaian Sharaf al-
Anām, mulai dari tempat, waktu, pemain, 
alat-alat yang digunakan, gerak, dan suara.

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN
Sejarah Masuk dan Berkembangnya 
Sharaf al-Anām dan Rodat di 
Palembang

Sharaf al-Anām diambil dari nama sebuah 
kitab yang berjudul Mawlud Sharaf al-Anām, 
berisikan tentang riwayat kelahiran Nabi 
Muḥammad SAW. Ada beberapa pendapat 
terkait masuk dan berkembangnya Sharaf 
al-Anām pertama kali ke Palembang, 
termasuk siapa ulama pembawa Sharaf al-
Anām tersebut. Habib Mahdi dan Ustadz 
Zaki Mubarok2 mengatakan, bahwa yang 

2Wawancara dengan Habib Mahdi pada tanggal 
20 Februari 2015 dan wawancara dengan Ustadz Zaki 



431

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)

membawa Sharaf al-Anām masuk ke kota 
Palembang adalah ulama-ulama Hadramaut 
– Yaman. Mereka beralasan, bahwa kitab 
tersebut berasal dari Hadramaut dan 
masyarakat Hadramaut selalu membaca 
kitab tersebut setiap perayaan maulid Nabi.

Pendapat kedua3 mengatakan, bahwa 
yang pertama kali membawa Sharaf al-
Anām  ke kota Palembang adalah Shaikh 
‘Abd al-Ṣamad al-Jāwī al-Falimbānī. Andi 
mengatakan, bahwa pada saat terjadi perang 
jihad yang terjadi di kesultanan Palembang, 
Shaikh ‘Abd al-Ṣamad memimpin 
peperangan tersebut dan menghalau 
musuh hanya dengan menggunakan dan 
memukul terbangan. Bahkan pada tahun 
1840, Shaikh Muḥammad Aqīb ibn Ḥasan 
al-Dīn, salah seorang murid Shaikh ‘Abd 
al-Ṣamad mengadakan perayaan maulid 
besar-besaran dengan membaca dan 
membawakan Sharaf al-Anām.

Terkait sejarah masuk dan 
berkembangnya Sharaf al-Anām di kota 
Palembang masih menjadi perdebatan, 
karena belum ditemukan bukti tertulis atau 
kajian mengenai hal tersebut, sehingga 
peneliti mengalami kendala dalam 
mengungkap sejarah yang sebenarnya, 
dikarenakan keterbatasan referensi yang 
dimiliki. Akan tetapi, peneliti mencoba 
mengungkap sejarah tersebut dari aspek 
kegiatan keagamaan yang terjadi pada masa 
tersebut, tepatnya pada masa kesultanan 
Palembang Darussalam. Ini sebagai upaya 
mencari tahu informasi mengenai sejarah 
masuk dan berkembangnya Sharaf al-
Anām ke kota Palembang dengan melihat 

Mubarok tanggal 22 Februari 2015.
3Wawancara dengan Kms. Andi Syarifuddin 

tanggal 23 Februari 2015. Menurut beliau, informasi 
tersebut diperolehnya dari cerita tutur para sesepuh.

kehidupan keagamaan pada masa tersebut. 
Kesultanan Palembang Darussalam pada 
abad ke 17-19 M memainkan peran yang 
sangat penting dalam pengembangan 
keilmuan dan keagamaan Islam di kota 
Palembang dan sekitarnya.

Pada abad ke-14 M menjelang 
keruntuhan Kerajaan Sriwijaya, Islam 
menyebar dengan begitu pesatnya di wilayah 
ini. Hal ini didukung dengan berdirinya 
Kesultanan Palembang Darussalam pada 
awal abad ke-17 M, di mana sejak awal 
para sultannya telah mulai menunjukkan 
minat yang khusus pada bidang keagamaan 
dan senantiasa mendorong tumbuhnya 
pengetahuan dan iklim keilmuan di bawah 
patronase mereka. Para sultan melakukan 
berbagai usaha termasuk dengan menarik 
para ulama Arab agar menetap di Palembang. 
Akibatnya, terjadi migrasi besar-besaran 
dari migran Arab terutama Hadramaut 
ke Palembang (Azra, 2007: 304). Bahkan 
sebagian di antara mereka memilih untuk 
menjalin hubungan kekerabatan melalui 
pernikahan dan akhirnya tinggal menetap di 
Palembang.

Para Sultan Palembang periode awal 
misalnya, sangat pro-aktif melakukan usaha-
usaha untuk menarik perhatian sejumlah 
ulama Arab agar mau berkunjung dan 
tinggal di wilayahnya. Salah satu upaya yang 
dilakukan oleh para Sultan Palembang untuk 
menarik minat para migran Arab agar datang 
ke Palembang adalah melalui kerja sama 
ekonomi (Peeters, 1997: 15). Hasilnya, para 
migran Arab, terutama dari Hadhramaut, 
mulai berdatangan ke Palembang dalam 
jumlah yang semakin besar sejak abad 17 
M, upaya-upaya para Sultan Palembang 
seperti ini sebenarnya tidak hanya dilakukan 
terhadap para ulama Arab, tetapi juga 



432

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

terhadap etnis lain, seperti Cina, sehingga 
Kesultanan Palembang pada masa itu 
menjadi sangat kosmopolit (Chambert-
Loir, 2009: 1046). Perlakuan istimewa pun 
diberikan oleh sultan kepada pedagang 
Hadramaut dengan memperoleh fasilitas 
khusus dari sultan untuk membangun 
gudang mereka di darat. Kedekatan sultan 
dengan orang-orang Arab sebagai mitra 
dagang menyebabkan mereka mendapat 
perlakuan yang khusus. Itulah sebabnya, 
makin lama jumlah mereka membengkak 
(Peeters, 1997: 16).

Perhatian sultan kepada orang-orang 
Hadramaut bukan hanya dalam urusan 
dagang saja, tapi juga dalam urusan 
agama. Para pedagang Hadramaut yang 
juga merupakan ulama, diberikan peranan 
yang penting di dalam mengendalikan 
pos-pos keagamaan di Kesultanan. Mereka 
memainkan peranannya dalam pertumbuhan 
tradisi pengetahuan dan keilmuan Islam 
di wilayah Palembang (Rukmi, 2005: 150). 
Dalam praktik keagamaan, peran sayyid dari 
Hadramaut ini mempunyai pengaruh yang 
sangat besar. Para sayyid sangat menekankan 
kewajiban agama yang bersifat ritual, laba 
dari perdagangan yang diperoleh dijadikan 
modal agama dalam bentuk wakaf dengan 
mendirikan rumah ibadah atau langgar. 
Rumah ibadah atau langgar yang dibangun 
difungsikan selain sebagai tempat ibadah 
juga sebagai ruang untuk belajar agama. 
Strategi agama yang digunakan oleh para 
sayyid adalah penduduk Palembang yang 
tergantung pada modal sayyid. Para sayyid 
yang memiliki modal besar menyediakan 
kredit untuk pedagang dengan syarat, 
bahwa anak mereka harus mengikuti 
pelajaran agama di langgar yang dibangun 
para sayyid. Sebagai akibat dari siasat 

budaya ini, penduduk Palembang dari strata 
sosial yang lebih rendah dipaksa mengikuti 
pola kebudayaan religius golongan sayyid 
(Peeters, 1997: 21).

Terkait hal di atas, van den Berg (2010: 
183) mengatakan, bahwa keberadaan 
orang-orang Arab Hadramaut memiliki 
pengaruh yang kuat dalam adat istiadat 
penduduk, sehingga sangat dimungkinkan 
terjadinya akulturasi adat-istiadat, budaya, 
dan seni yang dibawa oleh pedagang Arab 
Hadramaut ke kota Palembang pada saat itu. 
Bahkan, proses akulturasi yang terjadi bukan 
hanya pada aspek budaya dan adat-istiadat, 
juga masuk ke dalam wilayah pernikahan.

Pendatang dari Hadramaut itu tinggal 
berkelompok di kampung-kampung Ulu 
dan Ilir Sungai Musi. Perkawinan orang-
orang Arab dengan penduduk setempat 
ataupun kerabat keraton pun tidak 
terhindarkan. Di antara orang Arab yang 
menonjol adalah al-Munawar, yang tinggal 
di 13 Ulu; Assegaf di 16 Ulu; dan al-Mesawa 
di 14 Ulu. Di samping itu, mereka juga 
memiliki markas besar al-Habsyi di 8 Ilir; 
Barakah di 7 Ulu; al-Jufri di 15 Ulu; serta 
Alkaf di 8 Ilir dan 10 Ulu. Pada paruh kedua 
abad ke-19 M, mereka menjadi kelompok 
elite Arab di Palembang. Masyarakat Arab 
di sana kebanyakan anggota Ba'alawi, yang 
menelusuri garis keturunan mereka dari Nabi 
Muḥammad SAW. melalui cucunya, Husain. 
Kedudukan para Alawiyin, dengan sapaan 
sayyid, dipandang tinggi dalam masyarakat 
Palembang dan juga sebagai orang yang 
suci (Peeters, 1997: 16-18).

Berdasarkan penjelasan di atas, maka 
peneliti memiliki kesimpulan, bahwa ada 
2 teori terkait keberadaan Sharaf al-Anām 
dan Rodat di Palembang. Pertama, besar 



433

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)

kemungkinan Sharaf al-Anām dibawa masuk 
ke Palembang oleh ulama Hadramaut. Hal ini 
dapat dilihat dari begitu kuatnya pengaruh 
ulama Hadramaut di dalam pelaksanaan 
keagamaan di kota Palembang dengan 
berbagai peranan penting yang mereka 
pegang. Bahkan sampai saat ini, keberadaan 
keturunan Hadramaut di kota Palembang, 
Pasar Kuto, dan sekitarnya sangat besar dan 
kuat.

Kedua, ulama yang menyebarkan Sharaf 
al-Anām dan Rodat di Palembang adalah 
Shaikh ‘Abd al-Ṣamad al-Jāwī al-Falimbānī. 
Berdasarkan cerita tutur, bahwa Shaikh 
‘Abd al-Ṣamad al-Jāwī al-Falimbānī yang 
pertama kali mengenalkan membaca wirid 
dan zikir Mawlud Sharaf al-Anām beserta 
tabuhan-tabuhannya (terbangan/rebana) di 
Palembang. Peristiwa tersebut terjadi pada 
saat perang jihad melawan penjajah Belanda. 
Shaikh ‘Abd al-Ṣamad al-Jāwī al-Falimbānī 
memimpin perang dan menghalau musuh 
hanya dengan memukul terbangan/rebana 
sambil membaca syair-syair yang terdapat 
dalam kitab Mawlud Sharaf al-Anām. Pada 
tahun 1840, Shaikh Muḥammad Akīb ibn 
Ḥasan al-Dīn mengadakan perayaan maulid 
besar-besaran dengan membaca Mawlud 
Sharaf al-Anām (Ya’cub, 2006: 82).4

Bagi masyarakat kota Palembang dan 
sekitarnya, Sharaf al-Anām merupakan salah 
satu seni keagamaan yang menjadi tradisi 
kota Palembang yang sudah ada sejak zaman 
Kesultanan Palembang Darussalam. Hal ini 
sebagaimana dinyatakan oleh Kms. H. Andi 
Syarifuddin,5 bahwa Sultan Maḥmūd Badar 
al-Dīn mempunyai satu kebiasaan dengan 

4Dilengkapi dengan wawancara dengan Kms. 
Andi Syarifuddin (Senin, 23-Februari 2015).

5Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin 
tanggal 23 Februari 2015.

mengadakan perlombaan menulis Al-
Qur’an, ketangkasan dalam cabang-cabang 
kesenian, tabuh-tabuhan (terbangan, 
rebana, bedug).

Pada perkembangan selanjutnya, 
tepatnya malam 12 Rabi’ul Awwal (malam 
maulid) Masjid Agung Palembang selalu 
mengadakan pembacaan Mawlud Sharaf 
al-Anām dan dikenal dengan malam 
duabelasan dan sejak tahun 1980-
an, Yayasan Masjid Agung Palembang 
mengadakan mujawwadah (lomba) Sharaf 
al-Anām setiap tahun dalam bulan Maulid, 
yang diikuti oleh grup-grup PPSA yang ada 
di kota Palembang.

Makna dan Fungsi Sharaf al-Anām 
dan Rodat

Kata Sharaf al-Anām diambil dari nama 
kitab Mawlud Sharaf al-Anām, yang terdiri 
dari tiga kata, yakni: mawlud/ , sharaf/

, dan al-anām/ . Kata mawlud/
berarti kelahiran, sedangan kata sharaf/

 berarti mulia dan kata al-anām/  
berarti manusia, sehingga kitab Mawlud 
Sharaf al-Anām ini berarti kelahiran manusia 
yang mulia.6 Kitab ini menceritakan sejarah 
kelahiran manusia yang mulia ke bumi, yaitu 
Nabi Muḥammad SAW.

Adapun pengarang kitab Mawlud Sharaf 
al-Anām belum dapat dipastikan siapa yang 
menyusun dan mengarang kitab tersebut. 
Akan tetapi, ada berbagai versi, yang 
peneliti peroleh terkait siapa pengarang 
kitab tersebut, di antaranya; (1) Shaikh Ja’far 
ibn al-Ḥasan ibn ‘Abd al-Karīm al-Ḥusaynī 
al-Mashhūr bi al-Barzanjī (1690-1764 ) yang 

6Wawancara dengan Habib Mahdi: 20-02-2015, 
Kgs. Husin Yahya: 21-02-2015, Ustadz Zaki Mubarok: 
22-02-2015 dan Kms. Andi Syarifuddin: 23-02-2015).



434

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

juga mengarang kitab Mawlūd al-Barzanjī, 
(2) Shaikh Zayn al-‘Abidīn Ja’far ibn Ali ibn 
‘Abd al-Karīm al-Ḥusaynī, (3) Shaikh Aḥmad 
ibn Qāsīm al-Ḥasanī al-Mālikī al-Bukhārī 
al-Andalūsī, (4) Shaikh Imām Muḥammad 
al-Buṣirī,7 dan (5) Abu al-‘Abbās Shihāb al-
dīn Aḥmad ibn ‘Alī Ibn Qāsim al-Bukhārī al-
Andalūsī al-Ma’rūf bi al-Ḥarīrī bersumber 
dari kitab Nūr al-Sāfar ‘an Akhbār Al-Qur’an 
al-‘Ashir pengarangnya bernama Muḥyi al-
dīn ‘Abd al-Qādir ibn Shaikh ibn ‘Abd Allāh 
al-Iydarūs.8

Menurut Kms. H. Andi Syarifuddin,9 
Sharaf al-Anām adalah kitab yang berisi 
16 syair/hadi yang membicarakan tentang 
sosok Nabi Muḥammad SAW. dengan 
sejarah kelahiran sampai wafat beliau, yang 
disusun oleh seorang ulama sufi, Shaikh 
Aḥmad ibn Qāsīm al-Ḥasanī al-Mālikī al-
Bukhārī al-Andalūsī.

Rodat berasal dari kata , yang 
merupakan salah satu sifat Allah, yang berarti 
berkehendak. Maksud pemberian nama itu 
adalah agar manusia selalu berkehendak 
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. 
Ada lagi yang mengatakan, ia berasal dari 
kata raudah, yaitu taman Nabi yang terletak 
di Masjid Nabawi, Madinah. Ada yang 
berpendapat, ia berasal dari nama alat yang 
dimainkan dalam kesenian ini. Alat musik 
tersebut berbentuk bundar yang dimainkan 
dengan cara dipukul yang disebutnya 
rebana (Khunaefi, 2008).

Rodat merupakan tari rakyat yang 
bernafaskan Islam, gerak dasar tari ini diambil 

7Informasi nama-nama tersebut di atas, peneliti 
dapatkan dan olah dari beberapa narasumber yang 
berhasil ditemui di lapangan.

8Informasi nama-nama tersebut di atas, peneliti 
dapatkan dari Ustadz Ahmad Ishomuddin di Lampung.

9Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin 
tanggal 23 Februari 2015.

dari negara asalnya Timur Tengah, seperti 
halnya dengan tari Dana Japin dan Tari Rodat 
Cempako yang sangat dinamis dan lincah 
(Hanafiah, 2006: 68). Rodat merupakan 
salah satu kesenian tradisi di kalangan umat 
Islam di Palembang (Karim, 2012). Rodat 
adalah seni gerak yang mengiringi alunan 
syair-syair Sharaf al-Anām. Gerakan ini pada 
dasarnya merupakan gerak yang cukup 
sederhana yang berasal dari gerakan zikir 
(Syarifuddin, tt.: 6-7).

Sesuatu yang khas dari kesenian 
ini adalah tarian yang mengiringi syair 
yang dilagukan dan musik rebana yang 
dinyanyikan secara bersama-sama. Tarian 
ini ditarikan dengan leyek (menari sambil 
duduk) atau berdiri. Di Palembang, tari Rodat 
ini tergabung dalam grup Sharaf al-Anām 
(PPSA), yang digunakan pada acara arakan 
pengantin ataupun kegiatan kesenian Islam 
lainnya (Khunaefi, 2008).

Tarian yang dilakukan para Rodat pun 
memiliki filosifi tersendiri, tidak hanya asal 
menari. Nama Rodat berasal dari bahasa 
Arab dari kata Rodda, yang artinya bolak-
balik. Para penari itu memang selalu bolak-
balik dalam menggerakan tangan, badan 
serta anggota tubuh lainnya.

Jadi, Sharaf al-Anām dan Rodat 
merupakan salah satu kesenian tradisional di 
Kota Palembang yang bernuansa keagamaan 
khususnya agama Islam. Sharaf al-Anām 
adalah seni membaca syair-syair mengenai 
sejarah kelahiran Nabi Muḥammad SAW. 
dalam bentuk qasidah sebanyak 16 madah/
hadi yang diiringi dengan alat musik 
tradisional berupa terbangan dan Rodat 
sebagai tari-tarian pengiring Sharaf al-
Anām.



435

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)

Sharaf al-Anām dan Rodat di Kota 
Palembang difungsikan untuk berbagai 
ragam kegiatan, baik kegiatan yang 
bersifat umum, seperti menyambut tamu 
(penyambutan tamu) kenegaraan dan 
pembukaan even olahraga berskala nasional 
dan internasional di Kota Palembang. 

Sharaf al-Anām dan Rodat bagi 
masyarakat kota Palembang juga digunakan 
pada acara akad nikah dan resepsi 
pernikahan. Saat acara akad nikah, Sharaf al-
Anām digunakan sebagai musik arak-arakan 
dalam mengiring pengantin laki-laki menuju 
rumah pengantin perempuan. Demikian 
juga pada acara resepsi pernikahan, Sharaf 
al-Anām digunakan sebagai musik arak-
arakan dalam kedua pengantin dari rumah 
atau suatu tempat lain menuju tempat acara 
resepsi pernikahan.

Selain digunakan pada acara-acara 
tersebut di atas, Sharaf al-Anām dan Rodat 
juga digunakan pada acara-acara keagamaan 
yang ada di Kota Palembang, seperti 
peringatan 1 Muharram, peringatan Maulid 
Nabi Muḥammad SAW. dan peringatan Isra’ 
dan Mi’raj, aqiqah (marhabah), Nuzūl Al-
Qur’an, dan Halal bi Halal.

Guru-Guru Sharaf al-Anām dan 
Rodat di Palembang

Guru Sharaf al-Anām di Kota Palembang 
banyak, mulai dari tokoh atau guru penyebar 
Sharaf al-Anām sendiri, yaitu Shaikh ‘Abd al-
Ṣamad al-Jāwī al-Falimbānī (1736-1818 M), 
yang kemudian Kgs. Muḥammad Akīb ibn 
Ḥasan al-Dīn (1760-1849 M), selanjutnya 
diteruskan oleh anaknya, yaitu Kgs. H. ‘Abd 
al-Malik (w. 1870 M), kemudian diteruskan 

oleh Kgs. H. Nanang Siroj (w. 1922 M) dan 
Kgs. ‘Abd ‘Allah Mas’ūd (w. 1991).10

Guru Sharaf al-Anām11 yang terkenal 
di kota Palembang selain Kgs. ‘Abd Allāh 
Mas’ūd adalah Ki. Anang ‘Abd Allāh. Tidak 
diperoleh informasi mengenai sosok Ki. 
Anang ‘Abd Allāh, akan tetapi murid-murid 
yang belajar dan berguru langsung Sharaf 
al-Anām kepada Ki. Anang ‘Abd Allāh. 
Namun disayangkan, peneliti juga tidak 
memperoleh data mengenai siapa guru 
yang mengajarkan Sharaf al-Anām kepada 
Ki. Anang ‘Abd Allāh. Ki. Anang ‘Abd Allāh 
sendiri memiliki murid, di antaranya; H. 
Salim Ṣaleh, Kgs.Hashim Zubayr, Kgs, Husayn 
Yaḥya, Wan Cik Ali, dan Aḥmad Rushdi 
Ghatmīr.

Dalam perkembangan selanjutnya, 
guru-guru Sharaf al-Anām terbagi ke 
dalam 2 (dua) wilayah, yaitu wilayah 19 ilir 
yang berada di lingkungan Masjid Agung 
Palembang dan wilayah 14 ilir atau daerah 
jagalan lama. Masing-masing wilayah 
tersebut mempunyai guru Sharaf al-Anām 
yang secara aktif mengajarkan Sharaf al-
Anām kepada masyarakat yang ada di 
sekitarnya.

Guru-guru Sharaf al-Anām yang 
berada di wilayah 19 ilir ini dipimpin oleh 
Kgs. ‘Abd Allāh Mas’ūd yang membentuk 
perkumpulan pelajar Sharaf al-Anām 

10Kms. H. Andi Syarifuddin, Silsilah Keturunan 
Keluarga Shayk Muḥammad Akīb Ibn Ḥasan al-Dīn, 
Palembang, 27 September 1998. Sumber silsilah ini 
diperoleh yang bersangkutan dari: (1) buku catatan 
Kgs. M. Hasyim Khatib Penghulu; (2) buku catatan 
Ki. Kms. H. Ismail ‘Umary tahun 1935; dan (3) silsilah 
keturuan Kampung 19 Ilir tahun 1997.

11Informasi terkait guru-guru Sharaf al-Anām 
di kota Palembang peneliti peroleh dan olah dari 
beberapa narasumber yang berhasil ditemui selama 
penelitian dilakukan, di antaranya: Ustadz Aḥmad 
Rushdi Ghatmīr, Mgs. Amir Hamzah, Kgs. Husayn 
Yaḥya, dan Kms. Andi Syarifuddin.



436

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

(PPSA) pada tahun 1951. Perkumpulan 
ini bertujuan untuk mensyiarkan agama 
Islam, meneruskan tradisi wirid yang telah 
dilakukan oleh ulama-ulama terdahulu serta 
melestarikan tradisi seni Sharaf al-Anām. 
Setelah berdirinya PPSA di 19 ilir tersebut, 
maka didirikanlah PPSA lainnya di setiap 
kampung.

Adapun guru-guru Sharaf al-Anām 
yang ada di wilayah 19 ilir ini antara lain:

1.	 Kgs. ‘Abd Allāh Mas’ūd

2.	 Kgs. M. Hashīm Zubayr

3.	 Kgs. H. ‘Abd al-Hamīd Imām (w. 1948 M)

4.	 Sayyid Ṣaleh ‘Abd Allāh (w. 1968)

5.	 Sayyid Sālīm ‘Abd Allāh

6.	 Sayyid Hamzah ‘Abd Allāh

7.	 Kgs. Anṣory

8.	 Mgs. Agus (w. 1980 M)

9.	 Kms. H. Ibrāhīm ‘Umary (w. 2004)

10.	 Salīm Ṣaleh.

Untuk wilayah 14 ilir, guru-guru Sharaf 
al-Anām, yaitu:

1.	 Ki. Anang ‘Abd Allāh (w.1971)

2.	 Wan Cik Ali (w. 1993)

3.	 Sayyid ‘Umar Shahāb

4.	 Wan Abu

5.	 Alwy Ghatmīr 

6.	 Idrīs Rushdi

7.	 Abū Bakr Mashkūr

8.	 Aḥmad Rushdi Ghatmīr

9.	 Kgs. Ḥusayn Yaḥya

10.	 Mgs. Amīr Hamzah

Bentuk Penampilan dan Alat Sharaf 
al-Anām dan Rodat

Penampilan Sharaf al-Anām pada dasarnya 
berupa penyampaian syair-syair yang berisi 
sejarah kelahiran Nabi Muḥammad SAW. 
melalui suara (vokal) yang diiringi dengan 
alat musik rebana dan tarian berupa tari 
Rodat. Dalam pelaksanaannya, antara vokal 
dan alat musik ini keduanya saling berkaitan 
satu sama lainnya. Pada saat lantunan syair 
dibacakan, maka alat musik rebana langsung 
mengiringi lantunan syair.

Pada awal mulanya, pembacaan Sharaf 
al-Anām di Hadramaut - Yaman12 hanya 
dibacakan saja syair-syairnya tanpa diiringi 
oleh alat musik apapun, namun setelah 
tradisi tersebut dibawa oleh ulama-ulama 
yang berasal dari Hadramaut – Yaman ke 
kota Palembang, mengalami pencampuran 
dengan budaya kota Palembang dengan 
memasukkan rebana sebagai alat musik 
pengiring bacaan Sharaf al-Anām tersebut. 
Adalah Shaikh Ḥasan Baṣrī, ulama yang 
memadukan antara bacaan Sharaf al-Anām 
dengan alat musik berupa rebana tersebut13 
hingga saat ini.

Adapun jumlah penabuh rebana bisa 
berjumlah minimal 5 orang dan maksimal 
disesuaikan dengan kebutuhan masing-
masing grup. Penabuh rebana pun dibagi 
menjadi 3 (tiga) bagian, yaitu: (1) pembaca 
hadi; yang dimaksud dengan hadi di sini 
adalah syair yang dibaca dan biasanya 
dibacakan oleh 2 orang saja; (2) penabuh 
umak; yang dimaksud dengan penabuh 

12Wawancara dengan Habib Mahbi tanggal 20 
Februari 2015 dan Ustadz Zaki Mubarok tanggal 22 
Februari 2015.

13Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin 
tanggal 23 Februari 2015.



437

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)

umak14 adalah orang yang menabuh rebana 
dengan bunyi pukulan atau tabuah dasar 
dan pola irama yang sama dan tetap, 
jumlah penabuh umak bisa 4, 6, 8 atau 10 
orang; serta (3) penabuh ningkah atau 
tingkah; adalah tabuhan yang menyelingi 
atau meramaikan tabuhan umak, pasangan 
ningkah ini adalah tabuhan mecah atau 
nganai. Ningkah dan mecah dibawakan 
oleh sepasang (2 orang). Tabuhan ningkah  
juga untuk memberikan irama variasi dalam 
tabuhan rebananya, sehingga menambah 
keindahan irama tabuhan rebana.15

Ada 3 (tiga)16 bentuk penyajian Sharaf 
al-Anām dan tari Rodat dalam setiap 
pertunjukannya, yaitu:

1.	 Sharaf al-Anām yang ditampilkan secara 
tunggal. Pada penyajian yang pertama 
ini, Sharaf al-Anām hanya dibacakan 
dalam bentuk membaca syair-syair 
yang terdapat dalam kitab Mawlud 
Sharaf al-Anām tanpa  diiringi dengan 
alat musik rebana dan tari Rodat. Hal ini 
dinyatakan oleh guru Sharaf al-Anām 
Kms. H. Andi Syarifuddin17 dan Ustadz 
Ahmad Rusydi Gathmir18 (dikenal 
dengan panggilan ustadz Rusydi). 
Menurut kedua guru Sharaf al-Anām 

14Istilah umak berasal dari bahasa Palembang 
yang berarti ibu. Oleh karena itu, tabuhannya hanya 
satu irama saja atau pola tabuhannya yang tetap dan 
memainkan pola yang sama secara terus menerus.

15Wawancara dengan Kgs. Husin Yahya dan Mgs. 
Amir Hamzah pada hari Ahad tanggal 22 Februari 
2015.

16Informasi terkait hal tersebut, peneliti peroleh 
dan olah dari beberapa sumber, di antarnya: (1) 
peneliti melihat langsung (observasi) kegiatan latihan 
Sharaf al-Anām grup an-Najjam pimpinan Kgs. 
Husayn Yaḥya; dan (2) wawancara dengan Kms. H. 
Andi Syarifuddin tanggal 23 Februari 2015).

17Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin 
tanggal 23 Februari 2015.

18Wawancara dengan Ustadz Ahmad Rusydi 
Gathmir tanggal 2 Maret 2015.

tersebut penampilan Sharaf al-Anām 
memang tidak diiringi oleh apapun, baik 
itu alat musik rebana dan tari Rodat. Hal 
ini telah dilakukan oleh guru Sharaf al-
Anām Ki. Anang Abdullah. Sepeninggal 
Ki. Anang Abdullah, Sharaf al-Anām 
mulai dipadukan dengan tari Rodat 
sebagaimana dijelaskan oleh Ustadz 
Rusydi.

2.	 Sharaf al-Anām yang ditampilkan 
dengan alat musik rebana dan tari Rodat 
sambil duduk. Adapun bentuk kedua 
ini, di mana Sharaf al-Anām dipadukan 
dengan alat musik rebana. Menurut 
Kms. H. Andi Syarifuddin (Misral 
dkk., 2014: 11-13),19 penggabungan 
Sharaf al-Anām dan alat musik rebana 
adalah Shaikh Ḥasan Baṣrī, ulama yang 
memadukan antara Sharaf al-Anām 
dengan alat musik rebana tersebut.

Bahkan, menurut Kgs. Hasyim Zuber, 
hanya bacaan Sharaf al-Anām saja yang 
bisa diiringi dengan alat musik rebana, 
selain itu tidak bisa. Selain diiringi 
dengan rebana, Sharaf al-Anām juga 
diiringi dengan tari Rodat yang dilakukan 
sambil duduk. Dalam pelaksanaannya, 
beberapa orang yang memukul rebana 
dan tari Rodat menampilkannya dalam 
posisi duduk, barisan belakang terdiri 
dari pemukul rebana dan di depannya 
para penari Rodat.

Biasanya, penampilan Sharaf al-Anām 
dan Rodat sambil duduk ini pada acara 
resepsi pernikahan, di mana Sharaf al-
Anām dan Rodat tampil dipanggung 
sambil duduk dan  peringatan hari-hari 
besar Islam yang dilakukan di dalam 
masjid atau musalla.

19Wawancara dengan Kms. H. Andi Syarifuddin 
tanggal 23 Februari 2015.



438

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444

3.	 Sharaf al-Anām yang ditampilkan 
dengan tari Rodat sambil berdiri 
(berjalan). Dalam setiap penampilannya, 
Sharaf al-Anām dan Rodat dibawakan 
sambil berjalan, di mana posisi penari 
Rodat berada di depan para penabuh 
rebana. Penggunaan Sharaf al-Anām 
dan Rodat yang dilakukan sambil berdiri 
pada saat acara akad nikah, Sharaf al-
Anām digunakan sebagai musik arak-
arakan dalam mengiring pengantin 
laki-laki menuju rumah pengantin 
perempuan.

Demikian juga pada acara resepsi 
pernikahan, Sharaf al-Anām dan Rodat 
digunakan sebagai pengiring arak-arakan 
kedua pengantin dari rumah atau suatu 
tempat lain menuju tempat acara resepsi 
pernikahan. Dalam setiap penampilannya, 
para penari Rodat menggunakan pakaian 
adat Palembang. Setiap penari Rodat 
menggunakan. Topi adat Palembang (tanjak) 
dengan memakai selendang dan kain yang 
terbuat dari tenun songket Palembang yang 
membungkus celana panjang, ada yang 
memakai jas dengan dihiasi tanjak dengan 
kain songket, dan ada juga juga yang 
memakai peci dengan sarung.

Selain Rodat, alat tabuh yang digunakan 
berupa terbangan. Terbangan merupakan 
sebutan alat musik pukul tradisional 
bagi masyarakat Sumatera Selatan yang 
berfungsi sebagai pengiring syair-syair 
Sharaf al-Anām. Terbangan bentuknya, 
seperti alat musik rebana, akan tetapi secara 
fisik keduanya memiliki perbedaan. Kalau 
pada dinding samping alat musik rebana 
bentuknya polos, sedangkan pada alat musik 
terbangan, dinding sampingmya terdapat 3 
(tiga) pasang kerincingan yang terbuat dari 
lempengan kuningan.

Terbangan (Misral dkk., 2014: 7) terbuat 
dari bahan kayu leban, kayu pule, dan kayu 
nangka. Kayu dibentuk melingkar yang 
berfungsi sebagai bingkai untuk memasang 
kulitnya. Kayu yang biasanya digunakan 
berasal dari pohon nangka, penggunaan 
kayu dari pohon nangka dikarenakan pohon 
nangka lebih keras dan ringan apabila sudah 
kering dibandingan dengan kayu dari pohon 
lainnya. Adapun kulitnya terbuat dari kulit 
binatang yang baik kualitasnya, biasanya 
dari kulit ikan pari, kulit kambing, kulit 
sapi, dan kulit menjangan. Biasanya, kulit 
binatang yang bagus kualitasnya untuk alat 
musik terbangan ini adalah kulit ikan pari.

Ada beberapa jenis pukulan20 dalam 
memainkan terbangan yang biasanya 
digunakan di Palembang. Jenis pukulan 
tersebut antara lain:

1.	 Pukulan Yahum: pukulan yahum berupa 
pukulan seirama.

2.	 Pukulan Kincat: pukulan kincat berupa 
pukulan yang tidak seirama.

3.	 Pukulan Selang: pukulan selang berupa 
pukulan saling silang tabuhan.

4.	 Pukulan Jos: pukulan jos berupa pukulan 
yang meramaikan.

Pada teknik pukulan, terdapat 
persamaan dan perbedaan antara satu grup 
dengan grup lainnya, terutama grup Sharaf 
al-Anām yang berada di daerah Seberang Ilir 
(SI) dengan grup Sharaf al-Anām di daerah 
Seberang Ulu (SU). Hal ini akan terlihat dari 
teknik pukulan rebana, di mana perbedaan 
tersebut menggambarkan antara tipikal 
tenang, tapi menghanyutkan dengan keras 
dan bersemangat.

20Wawancara dengan Kgs. Husayn Yaḥya



439

Aliran Seberang Ulu dikenalkan oleh 
Ki Sayyīd ‘Abd al-Raḥmān al-kaf (dikenal 
dengan sebutan Acik) yang berdomisili di 
kampung 12 Ulu. Sedangkan di Seberang 
Ilir diajarkan Ki Anang Abdullah yang tinggal 
di kampung 5 Ilir. Syair tersebut terdiri dari 
250 irama atau enam tahap. Satu tahap 
ada 16 hadi dari Bī Shahri sampai Fī Ḥubbi. 
Ki Sayyīd ‘Abd al-Raḥmān al-Kaf membuat 
syair Sharaf al-Anām hanya satu tahap, tapi 
penggemarnya berimbang dengan syair 
Sharaf al-Anām yang dikarang Ki Anang 
Abdullah.

Selain pada syair, perbedaan juga pada 
pukulan terbangan dan ini sudah dibakukan 
para pakar. Jenis terbangan di Palembang 
terbagi enam, yakni: kincat, yahum, kincat 
balik, selang, royok, dan jos. Misalnya, 
kincat, irama pukulan Seberang Ilir berbunyi 
tang, dung, dung, tang, dung. Sementara 
kincat Seberang Ulu bunyinya tang, tang, 
dung, tang, dung.

Irama yahum dan kincat balik kedua 
kelompok ini sama. Perbedaan kembali pada 
irama Selang Ilir bunyinya dung, tang, tang, 
dung, tang. Sedangkan di Ulu iramanya 
tang, dung, tang, dung, tang. Sementara 
perbedaan syair, seperti pada Sharaf al-
Anām Habibun tahap pertama di Seberang 
Ulu diawali Allah Allah Allah Irfirman Qad 
Asa. Kelompok Seberang Ilir menggunakan 
awal Rohmanarhamna Rohmanarhamna 
Yahabi Biwallut Fuyas Muluna. Identitas 
khas Seberang Ulu dan Ilir ini bertahan 
hingga tahun 1960-an. Artinya, warga di 
Ulu menggunakan aliran Ki Sayyīd ‘Abd al-
Raḥmān al-Kaf dan di Ilir berkiblat pada Ki 
Anang Abdullah.

Pelestarian Sharaf al-Anām dan 
Rodat

Pewarisan budaya (transmission of culture), 
yaitu proses mewariskan budaya (unsur-
unsur budaya) dari satu generasi ke generasi, 
manusia atau masyarakat berikutnya melalui 
proses pembudayaan (proses belajar 
budaya). Sesuai dengan hakikat dan budaya 
sebagai milik bersama masyarakat, maka 
unsur-unsur kebudayaan itu memasyarakat 
dalam individu-individu warga masyarakat 
dengan jalan diwariskan atau dibudayakan 
melalui proses belajar budaya.

Proses pewarisan budaya dilakukan 
melalui proses enkulturasi (pembudayaan) 
dan proses sosialisasi (belajar atau 
mempelajari budaya). Pewarisan budaya 
umumnya dilaksanakan melalui saluran 
lingkungan keluarga, masyarakat, sekolah, 
lembaga pemerintahan, perkumpulan, 
institusi resmi, dan media massa. Melalui 
proses pewarisan budaya, maka akan 
terbentuk manusia-manusia yang 
memiliki kepribadian selaras dengan 
lingkungan alam, sosial, dan budayanya 
disamping kepribadian yang tidak selaras 
(menyimpang) dengan lingkungan alam, 
sosial dan budayanya (Arafah, 2013).

Pelestarian seni budaya daerah 
merupakan hal yang sangat penting dan 
menjadi tanggung jawab kita semua. 
Melestarikan tidak berarti membuat 
sesuatu menjadi awet dan tidak mungkin 
punah. Melestarikan berarti memelihara 
untuk waktu yang sangat lama. Jadi upaya 
pelestarian warisan seni budaya daerah atau 
lokal, berarti upaya memelihara warisan 
budaya lokal untuk waktu yang sangat lama 
(Takari, 2010: 14).

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)



440

Terkait dengan warisan budaya, 
Davidson dan Mc Conville (1991: 2) 
mengatakan, bahwa warisan budaya adalah 
produk atau hasil budaya fisik dari tradisi-
tradisi yang berbeda dan prestasi-prestasi 
spiritual dalam bentuk nilai dari masa lalu 
yang menjadi elemen pokok dalam jati diri 
suatu kelompok atau bangsa. Dari gagasan 
ini, warisan budaya merupakan hasil budaya 
fisik (tangible) dan nilai budaya (intangible) 
dari masa lalu. Nilai budaya dari masa lalu 
(intangible heritage) inilah yang berasal dari 
budaya-budaya lokal yang ada di Nusantara, 
meliputi: tradisi, cerita rakyat dan legenda, 
bahasa ibu, sejarah lisan, kreativitas (tari, 
lagu, drama pertunjukan), kemampuan 
beradaptasi, serta keunikan masyarakat 
setempat (Karmadi, 2007).

Sebagai bangsa yang mempunyai jejak 
perjalanan sejarah yang panjang dengan 
keanekaragaman seni budaya lokal, terutama 
yang bernafaskan Islam, maka sudah 
sepatutnya upaya pelestarian seni tersebut 
lebih ditingkatkan. Melestarikan tidak 
berarti membuat sesuatu menjadi awet dan 
tidak mungkin punah. Melestarikan berarti 
memelihara untuk waktu yang sangat lama. 
Jadi, upaya pelestarian warisan seni budaya 
lokal yang bernafaskan Islam, berarti upaya 
memelihara warisan seni budaya lokal untuk 
waktu yang sangat lama (Karmadi, 2007).

Demikian halnya dengan upaya 
pelestarian seni Sharaf al-Anām dan Rodat, 
yang merupakan salah satu kesenian 
tradisional bernafaskan Islam yang ada di 
Kota Palembang, menjadi kewajiban yang 
harus dilakukan oleh seluruh masyarakat 
Kota Palembang. Mengingat seni Sharaf al-
Anām dan Rodat merupakan peninggalan 
ulama masa lalu yang hingga saat ini masih 
terus dilakukan oleh grup-grup Sharaf al-

Anām yang tersebar di Kota Palembang dan 
sekitarnya.

Banyak cara pelestarian Sharaf al-Anām 
dan Rodat yang dilakukan oleh masyarakat 
Kota Palembang, antara lain; pada acara 
pernikahan. Dalam setiap akad nikah 
dan resepsi pernikahan, Sharaf al-Anām 
dan Rodat terus dipakai oleh masyarakat 
Kota Palembang sampai saat ini. Hal ini 
sebagai upaya melestarikan seni islami, 
mempertahankan tradisi dan adat warisan 
nenek moyang, ini terus dilakukan secara 
turun temurun.

Pertama, Yayasan Masjid Agung 
Palembang selalu melaksanakan kegiatan 
malam duabelasan yang dilaksanakan 2 
kali dalam setahun, yakni malam 12 Rabi’ul 
Awwal dikenal sebagai malam pembukaan, 
dan malam 12 Sya’ban dikenal dengan 
malam penutup.

Kedua, Kerukunan Keluarga Palembang 
(KKP) setiap tahunnya mengadakan 
Festival Palembang Darussalam yang di 
dalamnya diadakan. Selain perlombaan 
MTQ, azan, dan lain-lain, juga mengadakan 
mujawaadah (perlombaan) Sharaf al-Anām 
yang diikuti oleh grup-grup PPSA yang ada 
di Kota Palembang. Festival ini biasanya 
diadakan setiap 10 hari sebelum masuk 
bulan Ramadan.

Ketiga, Majelis Sharaf al-Anām 
Palembang21 selalu mengadakan pertemuan 
setiap malam duabelasan tiap bulannya 
menurut kalender hijriyah. Selain membaca 
wirid-wirid dan syair-syair dalam kitab 
Mawlud Sharaf al-Anām, juga menampilkan 

21Majelis Sharaf al-Anām Palembang yang 
dipimpin oleh Kgs. Zainuri merupakan wadah 
berkumpulnya grup-grup Sharaf al-Anām (PPSA), baik 
yang ada di Seberang Ilir (IS) maupun di Seberang Ulu 
(SU) yang masih eksis sampai saat ini.

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444



441

grup-grup Sharaf al-Anām, pelaksanaan 
malam duabelasan dimulai setelah salat Isya 
sampai jam 12 (dua belas) malam, ini sesuai 
dengan maksud penamaan duabelasan.22

Pemerintah Provinsi Sumatera Selatan 
sendiri setiap tahunnya mengadakan 
kegiatan festival Sharaf al-Anām yang 
menampilkan grup-grup Sharaf al-Anām dari 
berbagai daerah dengan memperebutkan 
Tropi Gubernur Sumatera Selatan. Festival 
ini bertujuan untuk melestarikan seni 
tradisional di masyarakat. Selain itu, upaya 
pelestarian Sharaf al-Anām dan Rodat di 
masyarakat kota Palembang dengan selalu 
melakukan latihan di grup-grup Sharaf al-
Anām, yang biasanya dilakukan setiap Sabtu 
malam setelah salat Isya. Kelompok atau 
grup Sharaf al-Anām sendiri, untuk di kota 
Palembang, tersebar di beberapa wilayah,23 
baik di daerah ulu maupun di daerah ilir, 
yang mengambil nama musalla. Grup Sharaf 
al-Anām dan Rodat yang berada di daerah 
Seberang Ilir (SI), antara lain: Musalla Nurul 
Huda di 2 Ilir, Musalla Dar al-Raḥmān di 8 
Ilir dengan KH. Ahmad Syafe’i Yunus sebagai 
ketuanya, PPSA Nurul Huda di 9 Ilir, Musalla 
Mustaqim di 10 Ilir, Musalla Dārul Abidin di 
13 Ilir.

Adapun grup Sharaf al-Anām dan 
Rodat yang berada di daerah Seberang Ulu 
(SU), antara lain: Musalla al-Tawfīq di 2 Ulu, 
Musalla al-Iḥsan di 3-4 Ulu, Musalla Miftaḥ 
al-Khayr di daerah Sungkih, Musalla al-Ikhlas 
di 9-10 Ulu, Musalla Azhariyah di 12, langgar 
Waspada di 13 Ulu, dan PPSA Nurul Abadi 3 
Ulu. Semua grup Sharaf al-Anām dan Rodat 

22Wawancara dengan Bpk. Mgs. Amir Hamzah 
(Sekretaris Majelis Sharaf al-Anām kota Palembang) 
tanggal 22 Februari 2015.

23Wawancara dengan Bpk. Mgs. Amir Hamzah 
(Sekretaris Majelis Sharaf al-Anām kota Palembang) 
tanggal 22 Februari 2015.

tersebut di atas selalu berkumpul setiap 
malam tanggal 12 mengacu pada kalender 
hijriyah dengan mengambil tempat secara 
bergiliran, sebagaimana yang dikatakan oleh 
Mgs. Amir Hamzah. Pada saat pertemuan 
tersebut, masing-masing grup Sharaf al-
Anām dan Rodat akan mempertunjukkan 
kelebihan grup masing-masing.

PENUTUP
Berdasarkan penjelasan di atas, ada beberapa 
kesimpulan yang peneliti simpulkan, antara 
lain: Pertama, kata Sharaf al-Anām diambil 
dari nama kitab Mawlud Sharaf al-Anām 
yang terdiri dari tiga kata, yakni: mawlud/

, sharaf/ , dan al-anām/ . Kata 
mawlud/  berarti kelahiran, sedangkan 
kata sharaf/  berarti mulia dan kata al-
anām/  berarti manusia, sehingga kitab 
Mawlud Sharaf al-Anām ini berarti kelahiran 
manusia yang mulia. Kitab ini menceritakan 
sejarah kelahiran manusia yang mulia ke 
bumi, yaitu Nabi Muḥammad SAW.

Kedua, seni Sharaf al-Anām dan Rodat 
digunakan pada saat peringatan 1 Muharram, 
peringatan Maulid Nabi Muḥammad SAW. 
dan peringatan Isra' dan Mi’raj), aqiqah 
(marhabah), Nuzūl Al-Qur’an, dan Halal bi 
Halal. Bahkan, juga digunakan dalam proses 
pernikahan, baik pada saat akad nikah 
maupun arak-arak pengantin. Selain itu, 
juga digunakan untuk penyambutan para 
tamu negara.

Ketiga, seni Sharaf al-Anām dan Rodat 
terus dilestarikan, baik oleh Pemerintah 
Provinsi Sumatera Selatan dan Pemerintah 
Kota Palembang dengan mengadakan 
festival Sharaf al-Anām setiap tahun maupun 
oleh komunitas PPSA dan Majelis Sharaf al-

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)



442

Anām kota Palembang dengan mengadakan 
kegiatan malam duabelasan setiap bulan.

Ada beberapa saran dan rekomendasi 
dari penelitian ini, antara lain: Pertama, 
perhatian terhadap keberadaan komunitas 
PPSA dan majelis Sharaf al-Anām dan Rodat 
Kota Palembang harus menjadi perhatian 
tersendiri bagi Pemerintah Kota Palembang 
dan Pemerintah Provinsi Sumatera Selatan 
dengan melakukan pembinaan, sehingga 
eksistensi Sharaf al-Anām dan Rodat di 
kota Palembang terus dilestarikan dan 
juga melibatkan kaum ibu-ibu di dalam 
melestarikan seni tersebut.

Kedua, Kementerian Agama Kota 
Palembang dan Kementerian Agama Provinsi 
Sumatera Selatan agar dapat mendata 
keberadaan kelompok atau komunitas PPSA 
dan majelis Sharaf al-Anām dan Rodat, 
bukan hanya di kota Palembang saja, tetapi 
di seluruh kota dan kabupaten yang ada di 
Provinsi Sumatera Selatan, karena Sharaf 
al-Anām dan Rodat sudah menjadi seni 
tradisional keagamaan yang sejak dahulu 
dikenal oleh masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA 
Arafah, Burhanuddin., “Warisan Budaya, Pelestarian dan Pemanfaatannya”, http://kebudayaan.

kemdikbud.go.id/kki2013/wp-content/uploads/sites/46/2013/10/burhanuddin-arafah_warisan-
dan-pewarisan-budaya_unity-in-diversity_warisan-budaya-pelesatrian-dan-pemanfaatannya-.pdf

Azra, Azyumardi. 2007. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII; 
Akar Pembaharuan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Berg, L.W.C van Den. 2010. Orang Arab di Nusantara. Jakarta: Komunitas Bambu.

Chambert-Loir, Henri (Penyunting). 2009. Sadur: Sejarah Terjemahan di Indonesia dan Malaysia. Jakarta: 
Kepustakaan Populer Gramedia.

Davidson, G. dan Mc Conville. 1991. A Heritage Handbook. St. Leonard, NSW: Allen & Unwin.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Culture. New York: Basic Book, Inc Publishers.

Hanafiah, Djohan dkk. 2006. Direktori Kesenian Sumatera Selatan. Palembang: Dinas Kebudayaan dan 
Pariwisata Provinsi Sumatera Selatan.

Takari, Muḥammad. 2010. “Pelestarian Seni Budaya Tradisi dan Nilai Kepemimpinannya oleh Masyarakat.” 
Makalah, Medan: Fakultas Ilmu Budaya Universitas Sumatera Utara, 1 Agustus.

Karim, Ahmad. 2012. “Tarian Rodat Palembang”. Didapat dari http://palembangbatangharisembilan.
blogspot.com/2012/08/tarian-Rodat-palembang.html dan “Kesenian Daerah Sumatera Selatan”, 
http://budaya-sumatera-selatan.blogspot.com/Sabtu.22-12-2012 , “Tarian Rodat Palembang”, 
http://palembangbatangharisembilan.blogspot.com/2012_08_01_archive.html

Karmadi, Agus Dono. 2007. “Budaya Lokal Sebagai Warisan Budaya dan Upaya Pelestariannya.” 
Makalah disampaikan pada Dialog Budaya Daerah Jawa Tengah yang diselenggarakan oleh Balai 
Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional Yogyakarta bekerja sama dengan Dinas Pendidikan dan 
Kebudayaan Provinsi Jawa Tengah, Semarang: 8 - 9 Mei.

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444



443

Seni Sharaf al-Anām dan Rodat di Palembang sebagai Seni Bernuansa Keagamaan    (Zulkarnain Yani)

Khunaefi, Eep. 2008. “Rodat: Tarian Pengiring Syair dan Musik Rebana”, Minggu 21 September 2008, 
didapat dari http://kedaibacakita.blogspot.com/2008/09/Rodat-tarian-pengiring-syair-dan-
musik.html. 

Koentjaraningrat. 2002. Pengantar Ilmu Antropologi. Cetakan Kedelapan. Jakarta: PT. Rineka Cipta.   

Peeters, Jeroen.  1997. Kaum Tuo – Kaum Mudo: Perubahan Religius di Palembang 1821-1942. Jakarta: 
INIS. 

Rukmi, Maria Indra. 2005. “Penyalinan Naskah Melayu di Palembang: Upaya Mengungkap Sejarah 
Penyalinan”. Jurnal Wacana, Volume. 7 No. 2 Oktober.

Sedyawati, Edi. 2014. Kebudayaan di Nusantara: dari Keris, Tor-Tor sampai Industri Budaya. Depok: 
Komunitas Bambu.

Ya’cub, Syarifuddin, dkk. 2006. Shalat, Do’a dan Wirid. Palembang: Yayasan Masjid Agung Palembang.

Wicaksono, Irwan. 2012. “Kebudayaan Sumatera Selatan”, http://irwan-wicaksono.blogspot.
com/2012/04/kebudayaan-sumatera-selatan.html#.VTYKfSGqqkohttp://id.wikipedia.org/wiki/
Tradisi, Senin 21 Maret 2011.



444

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 427 - 444



445

Pedoman Menulis Jurnal Penelitian Keagamaan dan Kemasyarakatan



446

Jurnal PENAMAS Volume 28, Nomor 3, Oktober-Desember 2015, Halaman 529 - 532


