
1 
 

PENGELOLAAN KONFLIK RUMAH IBADAH MELALUI PENDEKATAN 

STRUKTURAL DAN KULTURAL: KASUS PENDIRIAN VIHARA TRI 

DHARMA DI KEDAMAIAN KOTA BANDAR LAMPUNG  

 
CONFLICT MANAGEMENT ON HOUSES OF WORSHIP WITH STRUCTURAL 

AND CULTURAL APPROACH: THE CASE OF TRI DHARMA VIHARA 

ESTABLISHMENT AT KEDAMAIAN BANDAR LAMPUNG 
 

Daniel Rabitha 
Balai Penelitian dan Pengambangan Agama Jakarta 

Jl. Rawa Kuning No. 6 Pulogebang Cakung Jakarta Timur 

email: mrabitha@gmail.com 

Naskah diterima 20 September 2014. Revisi 25 – 1 Oktober 2014. Disetujui 19 November 2014 

 

 

Abstract 
The houses of worship establishment is frequently being the cause of conflicts among religious 

communities. Hence, it is important to know the management of the houses of worship establisment to 

avoid conflict. This research is a case study of setting upTri Dharma Vihara in Kelurahan Kedamaian, 

Kota Bandar Lampung. The study concluded that, the case is one example in understanding the 

conflict management mechanisms of houses of worship establishment in Bandar Lampung city. It is 

shown that the government interfere through PBM number 9 and 8 of 2006 is a planning step to 

constructively manage conflict of houses of worship establishment. This conflict resolution through 

PBM is done structurally and culturally. In structural context, the resolution can be seen from 

organizing effort of the parties related to conflict resolution. In cultural context, the parties related to 

conflict resolution have done facilitating efforts to resolve the conflict.  

 

Keywords: Conflict management, the houses of worship establishment, vihara, monastery, 

Lampung. 

 

 

Abstrak 
Pendirian rumah ibadah sering menjadi faktor penyebab munculnya konflik antar umat beragama, karena itu 

penting diketahui pengelolaan pendirian rumah ibadah agar tidak menimbulkan konflik. Penelitian ini 

merupakan studi kasus pendirian Vihara Tri Dharma di Kelurahan Kedamaian, Kota Bandar Lampung. 

Penelitian menyimpulkan bahwa, kasus pendirian Vihara Tri Dharma menjadi salah satu contoh dalam 

memahami mekanisme pengelolaan konflik pendirian rumah ibadah di kota Bandar Lampung. Hal itu 

ditunjukkan oleh andil pemerintah melalui PBM nomor 9 dan 8 tahun 2006 merupakan langkah perencanaan 

dalam mengelola konflik pendirian rumah ibadah secara konstuktif. Dalam pengelolaan konflik tersebut, 

penanganan konflik melalui PBM dilakukan secara struktural dan kultural. Secara strukural jelas terlihat pada 

pengorganisasian dari pihak-pihak terkait dalam penyelesaian konflik. Secara kultural terlihat pada upaya 

fasilitatif dari pihak-pihak terkait melalui musyarawah dalam penyelesaian konflik. 

 

Kata Kunci: Manajemen konflik, pendirian rumah ibadah, vihara, lampung  

 

 

PENDAHULUAN 

Lampung merupakan salah satu propinsi yang menjadi sasaran transmigrasi pada era Orde 

Baru (Orba). Tidak hanya itu, Lampung juga menjadi wilayah yang kali pertama 

diterapkannya kolonisasi (sebutan transmigrasi era pemerintahan Belanda) pada 1902. 

mailto:mrabitha@gmail.com


2 
 

Sehingga tak heran jika banyak wilayah di Lampung yang mengambil nama daerah di Jawa 

(Gadingrejo, Pringsewu, Kalirejo, Pringkumpul, dan sebagainya). Saat itu, pemerintahan 

kolonial Belanda dipimpin oleh Alexander W.F. Idenburg (menjadi menteri Urusan Daerah 

Jajahan; 1902-5, 1908-9, 1918-9, dan menjadi Gubernur Jenderal; 1909-16) dan menerapkan 

politik etis (Ricklefs 2008), yang mengandung tiga prinsip yakni, pendidikan, pengairan dan 

perpindahan penduduk (kolonisasi). Kolonisasi atau transmigrasi ini dahulu, baik sejak 

zaman Belanda sampai Orde Baru merupakan sebuah itikad baik dari pemerintah terkait dan 

membawa perkembangan yang baik dari Jawa ke luar Jawa. 

Namun tak hanya mendatangkan hal positif, transmigrasi di Lampung diindikasikan juga 

menjadi salah satu sebab terjadinya konflik antara pendatang (sebutan transmigran) dengan 

pribumi. Salah satu efek yang terlihat dari transmigrasi menurut peneliti adalah adanya titik-

titik daerah transmigran yang cenderung eksklusif. Hal ini mengurangi keakraban antar etnis 

penduduk di Lampung. Kasus yang baru saja terjadi di Lampung Selatan (desa Balirunaga-

warga Bali dengan Kalianda-warga Lampung) misalnya, menjadi fakta adanya pekerjaan 

rumah besar dalam sistem transmigrasi. Konflik di Lampung Selatan tersebut mendatangkan 

kerugian besar bagi daerah dan masyarakatnya. Terlebih jika konflik tersebut dibubuhi 

dengan muatan agama dan memang sangat potensial terjadi (warga Bali notabene hindu 

dengan Lampung yang notebene islam). 

Selain itu, hal yang terkait langsung dengan persoalan keagamaan yang menimbulkan 

konflik di Lampung diantaranya adalah, munculnya aliran sempalan atau penodaan agama 

dan kasus-kasus pendirian rumah ibadah. Pada isu pendodaan agama, MUI Lampung telah 

menetapkan terdapat sebanyak 16 paham yang dipandang sesat. Pada kasus-kasus pendirian 

rumah ibadah, yakni kasus renovasi pembangunan gereja Katolik di kecamatan Tanjung 

Senang Kota Bandar Lampung, kasus pendirian gereja GKSBS di Kotabumi Kabupaten 

Lampung Utara, dan kasus pendirian Vihara Tri Dharma di kota Bandar Lampung, 

kecamatan Kedamaian, kelurahan Kedamaian. Kedua persoalan keagamaan ini merupakan 

beberapa diantara sumber kerawanan dari pemeliharaan kerukunan umat beragama (lampiran 

KMA nomor 84 tahun 1996; tentang Petunjuk Pelaksanaan Penanggulangan Kerawanan 

Hidup Umat Beragama). 

Kasus-kasus pendirian rumah ibadah cukup mewarnai hampir pada setiap daerah di 

Indonesia. Tindakan yang dilakukan oleh pihak terkaitpun terhadap kasus-kasus pendirian 

rumah ibadah cukup beragam. Ada kasus yang tentu berhasil ditindaklanjuti dan ada kasus 

yang belum memperoleh titik temu antara pihak bertikai. Penyelesaian beberapa kasus dinilai 

sebagian kalangan cenderung lamban (misal, kasus gereja Yasmin Bogor atau kasus 



3 
 

pendirian rumah ibadah Vihara Tri Dharma di Lampung). Kata “lamban” disini 

mengisyaratkan ada persoalan pada proses penyelesaian konflik tersebut, atau memang 

“lamban” adalah sebuah konsekuensi logis dari penerapan musyawarah untuk mencapai 

mufakat. 

Pemerintah, terkait dengan pendirian rumah ibadah, sudah mengeluarkan peraturan yang 

dapat dijadikan pedoman (PBM Nomor 9 dan 8 tahun 2006; Pedoman Pelaksanaan Tugas 

Kepala Daerah dan Wakil Kepala Daerah dalam memelihara kerukunan umat beragama, 

Pemberdayaan Forum Kerukunan Umat Beragama, dan Pendirian Rumah Ibadah). Hal ini 

merupakan perencanaan dan sekaligus upaya preventif yang sudah dilakukan pemerintah. 

Meskipun dalam proses penerapannya banyak menuai pro dan kontra, tetap peraturan ini 

dapat dijadikan acuan oleh pemerintah daerah di seluruh Indonesia, tak terkecuali Lampung. 

Namun apakah pedoman ini menjadi acuan dalam penyelesaian konflik pendirian rumah 

ibadah di Lampung? Tentu saja kemungkinan besar PBM ini menjadi acuan. Namun 

bagaimana penerapannya? Ini adalah pertanyaan yang sarat dengan relativitas. 

Sebuah kajian kritis pada sisi materi hukum terhadap PBM Nomor 9 dan 8/2006 pernah 

dilakukan oleh Viona Wijaya (2013). Wijaya mengawali kajiannya dari fakta adanya insiden 

pendirian rumah yang terjadi di beberapa daerah di Indonesia, dan hal ini karena PBM 

dipandang diskriminatif dan tidak sesuai dengan konstitusi. Hasil penelitian tersebut 

menunjukan bahwa, materi hukum dalam PBM tidaklah bermasalah. Hal-hal yang diatur 

dalam PBM tidak melanggar konstitusi mengenai larangan pembatasan HAM (Hak Asasi 

Manusia), karena pendirian rumah ibadah tidak termasuk sebagai Hak Asasi Manusia. 

Pendirian rumah ibadah termasuk dalam wilayah forum eksternum yang dapat dibatasi dan 

diatur demi ketertiban umum. 

PBM mengindikasikan adanya keinginan dari pemerintah bersama masyarakat untuk 

mengatasi urusan pemerintahan, yakni pengaturan ketertiban umum (termasuk salah satunya 

pendirian rumah ibadah). Masalah pendirian rumah ibadah pada beberapa kasus disebabkan 

diantaranya karena persoalan penerapan PBM di daerah, yang tentu dilakoni oleh aparatur 

pemerintah daerah dan pihak lainnya. Mengapa? Karena hal ini merupakan faktor yang sarat 

dengan relativitas ‘kemampuan’ aparatur daerah. Hal ini berarti, kemungkinan terdapat 

persoalan manajerial terhadap pendirian rumah ibadah.  

Sementara pada sisi lain, rumah ibadah sangatlah dibutuhkan umat tertentu untuk 

melakukan ibadah. Seperti umat Kristiani, yang harus mengunjungi gereja sesuai 

kepercayaannya. Meskipun ibadah tak hanya bisa dilakukan di rumah ibadah atau bisa 

dilakukan dimana saja untuk Muslim, namun tidak seluruhnya untuk umat dan agama lain. 



4 
 

Selain itu, rumah ibadah bagi umat agama dijadikan sebagai sarana bertemu antar umat yang 

murah. Sehingga, penindakan secara tidak lamban perlu dilakukan oleh pihak terkait 

(Pemerintah Daerah, Kementerian Agama, Majelis Agama, Ormas Keagamaan, dan Umat 

agama yang berselisih) guna mengurangi kecenderungan tidak terlayaninya kebutuhan religi 

umat beragama di Indonesia. 

Oleh karena itu, peneliti hendak memahami kasus pendirian Vihara Tri Dharma di 

kelurahan Kedamaian Propinsi Lampung yang terjadi pada tahun 2006 dan selesai 

ditindaklanjuti pada 2010. Permasalahan pokok yang hendak dipahami dalam penelitian ini 

adalah mekanisme pengelolaan (manajemen) konflik pendirian Vihara Tri Dharma di 

kelurahan Kedamaian kota Bandar Lampung. 

Hasil penelitian ini selanjutnya diharapkan dapat berguna sebagai entry point (bahan 

rujukan) bagi pembuat kebijakan Kementerian Agama dalam: memberikan informasi tentang 

upaya pengelolaan yang dilakukan oleh beberapa komunitas terkait dengan pendirian rumah 

ibadah. 

 

 

Kerangka Konsep 

Konflik 

Konflik menurut Mcdougal (1908) seorang ahli Psikologi Sosial, adalah bawaan insting dari 

masing-masing individu. Dia berpendapat bahwa, setiap individu terlahir dengan beberapa 

insting yang di antaranya adalah adanya kegarangan (kesukaan berkelahi atau pugnacity), 

serakah (acquisitiveness), dan melindungi diri (self protection). Ketiga insting ini dapat 

menggambarkan mengapa individu akrab dengan wilayah atau tindakan konflik. Lain halnya 

dengan Mc Dougal, Park dan Burgess (dalam Himes 1980) lebih melihat konflik disebabkan 

tidak hanya dari faktor internal individu, melainkan faktor luar individu, seperti perasaan 

rasial, perbedaan kebudayaan, dan pada akhirnya berkontribusi terhadap organisasi, 

penyatuan, dan kehidupan manusia. Sesuai pendapat ini, konflik bermanifestasi dalam bentuk 

apapun, sesuai dengan stimulasi lingkungan (paling tidak pada aspek sosial dan budaya), 

seperti sumber-sumber yang dipandang rawan dalam persoalan keagamaan, diantaranya 

pendirian rumah ibadah. 

Swanstrŏm dan Weissmann (2005) mendefinisikan konflik sebagai suatu situasi di mana 

dua atau lebih pihak berusaha mendapatkan sumber daya langka yang sama dan waktu yang 

sama. Konflik memiliki siklus tertentu, karena sifatnya yang dinamis. Oleh karena itu, 

pemahaman mengenai siklus konflik perlu dipelajari guna mengetahui bagaimana, di mana, 



5 
 

dan kapan menempatkan strategi dan pengukuran yang tepat, baik dalam rangka mencegah 

dan mengelola konflik.    

Mudzhar (dalam Isre 2003) menyebutkan, bahwa konflik sosial adalah suatu keadaan di 

mana sekelompok orang dengan identitas yang jelas, terlibat pertentangan secara sadar 

dengan suatu kelompok lain atau lebih, karena mengejar tujuan-tujuan bertentangan, baik 

dalam nilai maupun dalam klaim terhadap status, kekuasaan, atau sumber-sumber daya yang 

terbatas dan dalam prosesnya ditandai oleh adanya upaya pihak-pihak yang terlibat untuk 

saling menetralisasi, mencederai, atau bahkan mengeliminasi posisi atau eksistensi lawan. 

Jadi menurutnya, konflik bukanlah kompetisi atau ketegangan, meskipun keduanya dapat 

menjadi cikal bakal konflik. 

Lebih lanjut, Danie Druckman (1993) dalam “Conflict Resolution Theory and Practise: 

Integration and Application” menyebutkan dalam tulisannya tentang “An Anylytical 

Research Agenda for Conflict and Conflict Resolution”, bahwa konflik memiliki beberapa 

tipe yang didasarkan dari sumbernya, yakni; 

1. Konflik kepentingan (conflict of interest), yakni perbedaan dalam hasil antara satu dengan 

yang lain dan sering terwujud dalam sebuah kompetisi untuk memperoleh sumber daya 

dan keuntungan. 

2. Konflik pemahaman (conflict of understanding), yakni ketidaksepakatan antara satu 

dengan yang lain atas cara-cara tertentu dalam proses menuju kesepakatan. 

3. Konflik ideologi atau ideologi yang bertentangan (conflict of ideology/conflicting 

ideology), yakni pertentangan karena disebabkan karena perbedaan ideologi atau 

keyakinan. 

Hasil beberapa kajian menunjukkan bahwa, konflik kepentingan yang terkait dengan 

perbedaan ideologi akan lebih sulit diselesaikan dibandingkan dengan konflik yang tidak 

berasal dari perbedaan ideologi (Isre 2003). 

Sesuai dari pendapat pakar di atas tentang konflik, konseptualisasi dari konflik sesuai 

dengan arah dari penelitian ini adalah situasi di mana individu atau kelompok mengalami 

pertentangan dan dilema terhadap wilayah mikro (perasaan rasial) dan makro sosial 

(politik, ekonomi, budaya, agama), bersifat manifes dan laten, dapat memberikan kontribusi 

negatif (kekerasan) dan positif (damai), serta dapat dicegah, dikelola, dan dipecahkan. Pada 

penelitian ini persoalan agama menjadi prioritas yang dikaji dan dipahami, namun demikian 

tetap didukung dari wilayah makro sosial lainnya (budaya, politik, demografi, dan ekonomi). 

 

Manajemen (Pengelolaan) Konflik Keagamaan 



6 
 

Untuk mengelola konflik, baik dalam kelompok maupun antar kelompok, sejumlah kontrol 

sosial baik formal dan informal dapat digunakan untuk menegakkan aturan dan regulasi 

hukum (Johnson 2008). Teori manajemen konflik mendasarkan pada adanya kekerasan 

sebagai akibat dari konflik adalah sebuah konsekuensi yang dapat dihilangkan, dengan cara 

mengatasi perbedaan nilai-nilai dan kepentingan yang ada di antara masyarakat (Miall 2004). 

Manajemen konflik merupakan sebuah upaya menyelesaikan konflik dengan melakukan 

kompromi-kompromi dengan keadaan, seperti hubungan sejarah dari konflik dan fenomena 

politik yang diperankan oleh aktor-aktor politik yang berpengaruh. Manajemen konflik 

memungkinkan terbentuknya sebuah lembaga yang mampu membimbing konflik ke jalur 

yang konstruktif. Dalam hal ini Bloomfield dan Reily (1998) dan Miall (2004)  mengatakan 

bahwa: 

Conflict management is the positive and constructive handling of difference and 

divergence. Rather than advocating methods for removing conflict, [it] addresses the 

more realistic question of managing conflict: how to deal with it in a constructive way, 

how to bring opposing sides together in a cooperative process, how to design a practical, 

achievable, cooperative system for the constructive management of difference. 

 

Lain halnya dengan Bloomfield dan Reily yang lebih memandang manajemen konflik 

dilakukan dengan pendekatan yang konstruktif dan lebih sensitif pada realitas konflik yang 

terjadi. Bessel (dalam Colleta dkk. 2001) berpendapat, bahwa berfungsinya negara, 

menghargai hak asasi manusia, sistem ekonomi yang berdasarkan pada keadilan, dan 

berorientasi sosial adalah karakteristik dari kohesi sosial yang merupakan kondisi tepat bisa 

lakukannya manajemen konflik. Namun, meskipun karakteristik ideal tadi dapat terpenuhi, 

tetap saja konflik dapat terjadi secara berkala. Jika saja, karakteristik dari kohesi sosial tidak 

ada, maka konflik sosial yang akan terjadi cenderung ke arah yang merusak. Oleh karena itu, 

manajemen dari konflik sosial sangat efektif ketika kohesi sosial meningkat. 

Nimer (2013) mengembangkan mekanisme penyelesaian konflik dengan cara damai dan 

konstruktif, yakni mekanisme internal kelompok, mekanisme antar kelompok, dan 

mekanisme di luarnya (ekstra). Pada mekasnisme internal kelompok, pengembangan etika, 

spiritualitas, dialog dan pergaulan multikultural, serta peran ketokohan merupakan hal yang 

mendukung perdamaian dan penyelesaian masalah secara nirkekerasan (tanpa kekerasan). 

Pada mekanisme antar kelompok, interaksi antara komunitas beda agama (muslim-kristen) 

menjadi sebuah hal yang penting dalam mewujudkan damai. Perwujudan dari adanya 

interaksi ini dapat terlihat melalui konsultasi dan dialog antar agama, seperti adanya FKUB 

(Forum Kerukunan Umat Beragama) atau pembentukan organisasi antar iman. Pada 



7 
 

mekanisme ekstra, dapat terwujud dalam sistem-sistem bentukan Negara. Ciri-ciri dari 

efektifnya mekanisme ekstra adalah adanya perlakuan yang adil terhadap agama-agama yang 

ada, status agama yang otonom atau semi otonom, tidak mencampuri urusan internal dari 

setiap komunitas. Sistem bentukan Negara ini akan jauh lebih baik ketika adanya upaya 

menjalin kerjasama antara Negara. Dan yang terakhir dari unsur pendukung mekanisme 

ekstra adalah keberadaan masyarakat imigran. 

Sedangkan menurut Robinson dan Clifford (Liliweri 2005), manajemen konflik 

merupakan tindakan konstruktif yang direncanakan, diorganisasikan, digerakan, dan 

dievaluasi secara teratur atas semua usaha demi mengakhiri konflik. Manajemen konflik 

harus dilakukan sejak pertama kali tumbuh. Oleh karena itu, diperlukan kemampuan dalam 

melacak faktor positif pencegah konflik daripada melacak faktor negatif yang mengancam 

konflik. 

Terdapat beberapa model dari manajemen konflik yang berkembang (Liliweri 2005); 

1. Model Thomas-Kilmann 

Model ini tergantung dari situasi natural dari konflik yang terjadi. Dalam model ini 

diterapkan pengelolaan; bersaing (competing), akomodasi, menghindari (avoiding), 

kolaborasi, dan kompromi. 

2. Model akulturasi Colleen Ward 

Model ini sangat ditentukan dari faktor kognitif manusia. Artinya, setiap etnik yang 

berkeinginan untuk hidup bersama harus dalam masyarakat yang beragam dan harus aktif 

mengubah peta kognitifnya. 

3. Model Pelled 

Model ini menerangkan dampak dari keberagaman dan konflik terhadap hasil kerja 

kelompok. Model ini memiliki 7 unsur, yakni; visibility demographic diversity (keragaman 

anggota kelompok), job relatedness of demographic diversity (keragaman tugas yang 

dapat diukur, seperti; kematangan organisasi, tingkat pendidikan anggota, latar belakang 

fungsional), group longevity (lamanya waktu dari anggota untuk bertahan dalam kesatuan 

kelompok), konflik afektif, konflik substantive, turn over (pergantian; sejauhmana 

individu memutuskan untuk meninggalkan keanggotaan), dan task performance (tampilan 

kerja sangat menentukan dalam proses kerjasama). 

Berdasarkan uraian di atas, operasionalisasi dari manajemen konflik keagamaan dalam 

penelitian ini adalah metode yang bertujuan membatasi atau menghindari kekerasan 

(nirkekerasan) bernuansa agama melalui atau mendorong pihak-pihak yang terlibat agar 



8 
 

berperilaku positif (bersifat fasilitatif dan musyawarah untuk mufakat), juga direncanakan, 

diorganisasikan, digerakkan, dan dievaluasi.  

 

Pedoman Pendirian Rumah Ibadah 

Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri atau lebih sering singkat 

menjadi PBM nomor 9 dan 8 tahun 2006 adalah tentang “Pedoman Pelaksanaan Tugas 

Kepala Daerah dan Wakil Kepala Daerah Dalam Pemeliharaan Kerukunan Umat Beragama, 

Pemberdayaan Forum Kerukunan Umat Beragama, dan Pendirian Rumah Ibadah”. Peraturan 

ini menjadi rujukan penting dalam mengkaji pendirian rumah ibadah, selain persoalan 

kultural daerah penelitian. Pada peraturan tersebut, terdapat pedoman baku dalam mendirikan 

rumah ibadah bagi umat beragama di Indonesia. Pedoman tersebut terdapat pada lampiran I 

(pertama) PBM nomor 9 dan 8/2006, Bab IV, pasal 13 sampai dengan pasal 17. Isi dari pasal 

tersebut adalah sebagai berikut (Balitbang Kemenag 2007); 

Pasal 13: 

1. Pendirian rumah ibadah didasarkan pada keperluan nyata dan sungguh-sungguh 

berdasarkan komposisi jumlah penduduk bagi pelayanan umat beragama yang 

bersangkutan di wilayah kelurah/desa. 

2. Pendirian rumah ibadah sebagaimana dimaksud pada ayat 1, dilakukan dengan tetap 

menjaga kerukunan umat beragama, tidak mengganggu ketentraman, dan ketertiban 

umum, serta mematuhi peraturan perundang-undangan. 

3. Dalam hal keperluan nyata bagi pelayanan umat beragama di wilayah kelurahan/desa 

sebagaimana dimaksud ayat 1 tidak terpenuhi, pertimbangan komposisi jumlah penduduk 

digunakan batas wilayah kecamatan atau kabupaten/kota atau propinsi. 

Pasal 14: 

1. Pendirian rumah ibadah harus memenuhi persyaratan administratif dan persyaratan teknis 

bangunan gedung. 

2. Selain memenuhi persyaratan sebagaimana dimaksud pada ayat 1, pendirian rumah ibadah 

harus memenuhi persyaratan khusus meliputi: 

a. Daftar nama dan Kartu Tanda Penduduk pengguna rumah ibadah paling sedikit 90 

(sembilan puluh) orang yang disahkan oleh pejabat setempat sesuai dengan tingkat 

batas wilayah sebagaimana dimaksud dalam pasal 13 ayat 1. 

b. Dukungan masyarakat setempat paling sedikit 60 (enam puluh) orang yang disahkan 

oleh Lurah/Kepala Desa. 



9 
 

c. Rekomendasi tertulis Kepala Kantor Departemen Agama (sekarang menjadi 

Kementerian Agama) Kabupaten/Kota. 

3. Dalam persyaratan sebagaimana dimaksud pada ayat 2, huruf a terpenuhi, sedangkan huruf 

b belum terpenuhi, pemerintah daerah berkewajiban memfasilitasi tersedianya lokasi 

pembangunan rumah ibadah. 

Pasal 15: 

Rekomendasi FKUB sebagaimana dimaksud dalam pasal 14 ayat 2 huruf d, merupakan hasil 

musyawarah dan mufakat dalam rapat FKUB, dituangkan dalam bentuk tulis. 

Pasal 16: 

1. Permohonan pendirian rumah ibadah sebagaimana dimaksud dalam pasal 14, diajukan 

oleh panitia pembangunan rumah ibadah kepada Bupati/Walikota untuk memperoleh IMB 

rumah ibadah. 

2. Bupati/Walikota memberikan keputusan paling lambat 90 (sembilan puluh) hari sejak 

permohonan pendirian rumah ibadah diajukan sebagaimana dimaksud pada ayat 1. 

Pasal 17: 

Pemerintah daerah memfasilitasi penyediaan lokasi baru bagi bangunan gedung rumah ibadah 

yang telah memiliki IMB yang dipindahkan karena perubahan rencana tata ruang wilayah. 

Jika ditemukan sebuah perselisihan dalam prosesnya, pada PBM tersebut juga disertakan 

upaya penyelesaiannya pada Bab VI tentang “Penyelesaian Perselisihan”, pasal 21, yakni 

“Perselisihan akibat pendirian rumah ibadat diselesaikan secara musyawarah oleh 

masyarakat setempat. Dalam hal musyawarah sebagaimana dimaksud pada ayat (1) tidak 

dicapai, penyelesaian perselisihan dilakukan oleh bupati/walikota dibantu kepala kantor 

Kementerian Agama kabupaten/kota melalui musyawarah yang dilakukan secara adil dan 

tidak memihak dengan mempertimbangkan pendapat atau saran FKUB kabupaten/kota. 

Dalam hal penyelesaian perselisihan sebagaimana dimaksud pada ayat (2) tidak, dicapai, 

penyelesaian perselisihan dilakukan melalui Pengadilan setempat”. 

Secara prosedural, negara dalam hal ini berhak melayani seluruh umat beragama, 

terutama dalam pengadaan bangunan rumah ibadah. Prosedur ini (pedoman pendirian rumah 

ibadah) menjadi salah satu rujukan yang bisa diberikan negara bagi umat beragama di 

Indonesia dalam hal tata cara pendirian rumah ibadah. 

Salah satu kebijakan Kementerian Agama yang dijadikan sandaran dalam penelitian ini 

adalah lampiran KMA (Keputusan Menteri Agama) nomor 84 tahun 1996 yakni tentang 

“Petunjuk Pelaksanaan Penanggulangan Kerawanan Kerukunan Hidup Umat Beragama”. 

Dalam KMA tersebut disebutkan bahwa sumber-sumber kerawanan adalah; pendirian tempat 



10 
 

ibadah, penyiaran agama, bantuan luar negeri, perkawinan berbeda agama, perayaan hari 

besar keagamaan, penodaan agama, kegiatan aliran sempalan, dan aspek non agama yang 

mempengaruhi (kepadatan penduduk, kesenjangan sosial melalui kegiatan agama, adat 

istiadat, dan budaya daerah yang beraneka ragam, ekonomi, pelaksanaan pendidikan, gerakan 

separatis penyusupan maupun internasional yang masuk ke Indonesia melalui kegiatan sosial 

keagamaan), dan lemahnya pengawasan dan penegakan hukum dalam melaksanakan KMA 

yang mengatur kedelapan poin di atas. 

Sehingga operasionalisasi konsep dari manajemen konflik pendirian rumah ibadah dalam 

tulisan ini adalah, metode yang bertujuan membatasi atau menghindari kekerasan 

(nirkekerasan) dalam pendirian rumah ibadah dengan berpedoman pada PBM nomor 9 dan 

8 tahun 2006, mendorong pihak-pihak yang bertentangan agar berperilaku positif (bersifat 

fasilitatif dan musyawarah untuk mufakat), direncanakan, diorganisasikan, digerakkan, dan 

dievaluasi. 

 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan studi kasus dari pendirian Vihara Tri Dharma kelurahan Kedamaian 

Kota Bandar Lampung. Penelitian dengan pendekatan studi kasus ini dilakukan pada 2013 di 

Propinsi Lampung, Kota Bandar Lampung. Kota Bandar Lampung adalah ibu kota dari 

Propinsi Lampung, memiliki 20 kecamatan dan 126 kelurahan.  

Kecamatan Kedamaian (dahulu masuk kedalam wilayah administrasi kecamatan 

Tanjungkarang Timur) menjadi wilayah penelitian, karena kasus pendirian rumah ibadah 

yang dikaji berasal dari daerah tersebut. Pemerintahan kecamatan Kedamaian terbentuk 

berdasarkan Peraturan Daerah kota Bandar Lampung nomor 4 tahun 2012, tentang “penataan 

dan pembentukan kelurahan dan kecamatan”.  

Kelurahan Kedamaian adalah wilayah sasaran penelitian. Kelurahan Kedamaian terdiri 

dari 2 Lingkungan (LK) dan 18 Rukun Tetangga (RT) (BPS Lampung 2013). Berdasarkan 

data statistik, agama Islam merupakan agama mayoritas di kelurahan Kedamaian dan agama 

Budha menjadi agama kedua terbanyak di kelurahan tersebut. Sehingga wajar saja jika 

terdapat keinginan warga yang beragama Budha menginginkan adanya Vihara di 

lingkungannya. Sementara data yang diperoleh peneliti, pada Kota Bandar Lampung Vihara 

hanya berjumlah 6 bangunan dan belum termasuk pada kecamatan Kedamaian. 

Seiring dengan hal di atas, umat Budha pada kelurahan Kedamaian berupaya mendirikan 

vihara Tri Dharma. Namun menemui sejumlah penolakan oleh pihak-pihak tertentu. 



11 
 

Sejumlah rentetan mekanisme upaya pendirian vihara tersebut memiliki dinamika tersendiri 

dan menjadikan peneliti berusaha memahami kasus pendirian rumah ibadah tersebut. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Deskripsi Kasus Pendirian Vihara Tri Dharma 

Selama  kurang lebih 3 bulan surat permohonan ditindaklajuti oleh ketua lingkungan (LK/ 

Lingkungan; umumnya yang kita kenal adalah Rukun Warga atau RW). Hal ini merupakan 

perolehan waktu yang cukup lama jika tidak adanya permohonan pendirian rumah ibadah 

yang lain. Namun bisa saja karena keterbatasan dari aparatur mengorganisasikan anggotanya 

atau memang waktu yang ideal dalam membentuk tim sosialisasi pendirian vihara tersebut 

adalah 3 bulan. Ternyata setelah ditelusuri peneliti, memang perolehan waktu pembentukan 

tim ini sangatlah tentatif, tergantung dari kesiapan pihak-pihak yang diajak berpartisipasi. 

 

Setelah menemukan angka sikap dari masyarakat, proses dilanjutkan dan memerlukan 

waktu cukup lama sekitar 3 bulan. Reaksi penolakan muncul pada Mei sampai dengan 

Agustus 2007. Masyarakat yang tidak setuju kemungkinan besar berasal dari angka tidak 

setuju dan ini terjadi pada masyarakat sekitar masjid Al-Amin. Penolakan ini bisa saja tidak 

terjadi jika peranan dari tim sosialisasi pembangunan vihara Tri Dharma mengajak kelompok 

masyarakat yang tak setuju dan tak berpendapat berdialog. 

Hampir setahun, Juni 2007 – Juni 2008 persoalan pendirian Vihara Tri Dharma sejak 

adanya upaya penolakan sampai dikeluarkannya rekomendasi dari pemerintahan kota Bandar 

Lampung. Selanjutnya, pada Juli 2008 dikeluarkan rekomendasi dari Kementerian Agama 

Kota Bandar Lampung. Dalam hal ini, keluarnya surat rekomendasi antar pemerintahan 

memerlukan waktu kurang lebih sebulan. Namun yang patut dipertanyakan adalah mengapa 

pautan waktu pasca penolakan oleh masyarakat dibandingkan dengan persoalan administratif 

oleh pemerintah daerah terpaut jauh? Tampaknya, penyesuaian kultural jauh memerlukan 

waktu yang relatif lama, dibandingkan dengan persoalan struktural (mengeluarkan surat 

rekomendasi). Hal ini tentu mengindikasikan penyesuaian kultural lebih banyak variabel 

yang memerlukan adaptasi. Hal inilah yang cenderung terjadi pada hampir setiap kasus-kasus 

pendirian rumah ibadah di berbagai wilayah Indonesia, kemungkinan juga tidak menutup 

kemungkinan pada persoalan selain pendirian rumah ibadah. 

Pada Maret 2009, pemerintah daerah (DPRD) menghimbau pihak terkait pendirian 

vihara menangguhkan pembangunan karena gejolak sosial yang terjadi. Namun tidak sampai 

sebulan, muncul pernyataan atas nama masyarakat kedamaian akan persoalan pendirian 



12 
 

vihara Tri Dharma telah diselesaikan secara kekeluargaan. Hal ini mengartikan bahwa, 

terdapat pendekatan yang aktif dilakukan oleh panitia pembangunan dengan pihak yang 

menolak. Ini merupakan aksi yang sarat dengan pendekatan kultural. 

Pada Agustus, dua kantor pemerintahan yang terkait dengan pendirian Vihara Tri 

Dharma mengeluarkan rekomendasi. Ini berarti pada dua unsur pemerintahan ini tidak ada 

persoalan. Namun pada September dan Oktober terjadi lagi aksi penolakan oleh masyarakat 

dan tidak main-main, kelompok masyarakat ini mengatasnamakan kota Bandar Lampung, 

tidak lagi wilayah kelurahan Kedamaian. Aksi penolakan ini bisa saja disebabkan karena ada 

pendekatan yang dilakukan tidak menyertakan seluruh tokoh adat dan masyarakat kota 

Bandar Lampung. Atau cara pendekatan yang dilakukan tidak sesuai dengan adat orang 

Lampung. Namun pada November, muncul kelompok masyarakat atas nama kelurahan 

Kedamaian menyatakan persoalan vihara Tri Dharma telah selesai diatasi. Dan mereka 

menyatakan ini didepan aparatur keamanan (Babinkantibmas dan Babinsa) dan daerah (Lurah 

Kedamaian). Namun tidak berselang lama di awal tahun Januari 2010, aksi penolakan 

kembali terjadi. Hal ini mengindikasikan ada persoalan asertifitas (keterbukaan sikap), yang 

menyebabkan orang perorang yang tidak terbuka menyampaikan aspirasi mereka secara lugas 

dan jujur. Ini merupakan persoalan individual yang kemudian menyebar menjadi persoalan 

kelompok. Bilamana, tim pendirian dan sosialisasi peka terhadap individu-individu yang 

seperti ini, dapat dengan mudah dan cepat menyelesaikan persoalan pendirian vihara Tri 

Dharma yang cenderung berlarut-larut. 

 

Penanganan Kasus Pendirian Vihara Tri Dharma 

Pendirian Vihara Tri Dharma berusaha ditangani oleh beberapa pihak terkait. Terdapat 7 

(tujuh) tahapan dalam penanganan kasus pendirian Vihara Tri Dharma. Penanganannya 

adalah sebagai berikut: 

1. Melakukan rapat koordinasi Badan Kesbang dan Politik bersama jajaran Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Propinsi Lampung dan FKUB Kota Bandar 

Lampung. Berdasarkan hasil kesepakatan bersama peserta rapat, diputuskan untuk segera 

membentuk tim bersama yang terdiri dari Badan Kesbangpol Propinsi Lampung, Kanwil 

Kemenag, dan FKUB propinsi Lampung, guna mengidentifikasi permasalahan dan 

potensi konflik sosial terkait dengan pembangunan Vihara Tri Dharma. 

2. Pembentukan tim pemantauan, evaluasi, dan Fasilitasi Penanganan Permasalahan 

Pembangunan (disingkat; PEF3P) Vihara Tri Dharma di Bandar Lampung. PEF3P terdiri 

dari Kepala Kesbangpol selaku ketua, ketua FKUB propinsi selaku wakil ketua, kepala 



13 
 

Bidang Kesatuan Bangsa pada Bakesbang dan Politik selaku sekretaris, dan unsur 

anggota yang terdiri dari ketua MUI propinsi, ketua Walubi propinsi, perwakilan NU 

propinsi, Pastur perwakilan tokoh Katolik, Kanwil Kemenag propinsi, dan unsur staf 

Kesbangpol daerah propinsi Lampung. 

3. Dilakukannya rapat tim koordinasi tim PEF3P Vihara Tri Dharma. 

4. Dilakukannya rapat dengar pendapat antara tim PEF3P Vihara Tri Dharma di Bandar 

Lampung dengan kelompok masyarakat yang mengajukan keberatan atas rencana 

pembangunan Vihara Tri Dharma di kelurahan Kedamaian, kecamatan Tanjungkarang 

Timur. Kegiatan ini dilakukan untuk mengetahui pokok persoalan, yakni memperoleh 

faktor penyebab penolakan, konfirmasi dugaan manipulasi berkas persyaratan dukungan 

warga setempat, dan laporan tindakan sepihak, serta gratifikasi di dalam pengajuan 

kelengkapan persyaratan dukungan masyarakat. Pada kegiatan ini ditemukan sejumlah 

masalah, yakni belum terciptanya kesamaan persepsi dalam implementasi peraturan 

perundang-undangan di bidang kehidupan beragama, belum tersedianya pranata pelaksan 

kerukunan dalam kehidupan beragama, dan cara pandang yang berbeda antara sesama 

pemeluk agama tentang hakikat pengamalan ibadah.  

5. Dilakukannya rapat dengar pendapat antara tim PEF3P Vihara Tri Dharma dengan 

panitia pembangunan Vihara Tri Dharma. Kegiatan ini dilakukan untuk mendapatkan 

informasi dan klarifikasi atas; 

a. Keberadaan umat agama lain (Katolik, Kristen, dan Islam) dalam berkas 

“masyarakat pengguna rumah ibadah (agama Budha)” dan temuan beberapa 

masyarakat pengguna rumah ibadah yang berasal dari luar lokasi. 

b. Temuan 2 (dua) orang belum cukup umur pada berkas “dukungan masyarakat 

setempat”. 

c. Pengesahan berkas masyarakat pengguna rumah ibadah dan berkas dukungan 

masyarakat setempat oleh pejabat sesuai dengan tingkat dan wewenangnya. 

d. Tindakan klaim sepihak pada surat undangan sosialisasi dan dugaan pemalsuan 

tanda tangan dukungan masyarakat setempat. 

e. Dugaan manipulasi persetujuan di dalam berkas “dukungan masyarakat sekitar” 

pada sosialisasi di mushola Al-Amin dan mushola Izzatul Islam. 

6. Dilakukannya kunjungan lapangan tim PEF3P Vihara Tri Dharma ke Kelurahan 

Kedamaian. Kegaitan tersebut menghasilkan bahwa bangunan Vihara Tri Dharma 

dikelilingi oleh rumah ibadah dan fasilitas umat Muslim sekitar (Mushola Izzatul Islam 

dan Masjid Cirebon di bagian Timur, Mushola Al-Amin di bagian Timur, Masjid Al-



14 
 

Mutaqien dan Mushola Al-Jannah di bagian Utara, serta komplek pemakaman umat 

Islam di bagian Barat). 

7. Dilakukannya pertemuan koordinasi tim PEF3P Vihara Tri Dharma dengan institusi 

terkait, seperti Inspektorat Kota Bandar Lampung, Kantor Kementerian Agama Kota 

Bandar Lampung. Pertemuan ini menghasilkan, bahwa pengajuan permohonan 

rekomendasi pembangunan Vihara Tri Dharma di Kelurahan Kedamaian adalah kali 

pertama sejak diterbitkannya PBM nomor 9 dan 8/2006; tidak adanya Juknis (Petunjuk 

Teknis) atau Juklak (Pentunjuk Pelaksanaan) tentang mekanisme dan prosedur pendirian 

rumah ibadah menyebabkan tidak adanya panduan baku bagi jajaran Kantor Kemenag 

kota dalam menelaah permohonan rekomendasi, sehingga hal ini menjadi keterbatasan 

dalam menafsirkan dan melaksanakan kewenanagan kelembagaan dalam memproses 

pengajuan permohonan rekomendasi. 

Kantor Kemenag kota telah membentuk tim verifikasi dan pemeriksaan secara faktual 

berkas persyaratan permohonan, yang menyimpulkan bahwa rasio pendirian rumah ibadah 

agama Budha di kota Bandar Lampung masih memungkinkan untuk dilakukan, karena pada 

saat tersebut rumah ibadah umat Budha hanya berjumlah 6 unit. Selain itu, Koramil 

Tanjungkarang Timur pada 29 April 2010, menyampaikan bahwa Iklim Kantibmas dan sosial 

kemasyarakatan di Kelurahan Kedamaian berjalan kondusif. Hanya saja perlu diwaspadai 

adanya mobilisasi kekuatan dari luar Bandar Lampung oleh kelompok masyarakat yang 

menolak, namun hal ini tidak terjadi sampai pemantauan terakhir dilakukan. Dari hasil 

penyelidikan Polsek Tanjungkarang ditemukan bahwa, penyebab penolakan terhadap 

pembangunan adalah adanya kecemburuan sosial pada sebagian kelompok masyarakat dan 

saat ini telah dapat diselesaikan secara kekeluargaan. Sebagian besar masyarakat pada 

kelurahan Kedamaian sesungguhnya menerima dan tidak mempersoalkan pembangunan 

Vihara Tri Dharma. Potensi gangguan Kantibmas berasal dari luar kelurahan Kedamaian. 

Sesuai dengan hal di atas, ada tiga asumsi dalam mengakhiri konflik melalui metode 

manajemen konflik, yakni; 

a. Kalah-kalah, yakni setiap orang yang terlibat dalam konflik akan kehilangan tuntutannya 

jika konflik terus berlanjut. 

b. Kalah-menang, yakni salah satu pihak pasti kalah karena dia kehilangan tuntutannya, dan 

pihak lain pasti menang. Indikasi selanjutnya adalah jika pihak yang kalah kurang 

menerima keputusan dengan sepenuh hati, maka di kemudian hari akan timbul konflik 

baru. 



15 
 

c. Menang-menang, yakni dua pihak sama-sama menang. Ini terjadi jika kedua pihak 

kehilangan sedikit tuntutannya, namun hasil akhirnya memuaskan kedua pihak. Jika 

kedua pihak menerima keputusan dengan lapang dada, maka akan mencegah timbulnya 

konflik yang bersumber dari masalah yang sama. 

Penyelesaian kasus pendirian Wihara Tri Dharma merupakan bagian dari mekanisme 

pengelolaan (manajemen) konflik pendirian rumah ibadah yang dilakukan oleh berbagai 

pihak (Pemerintah Daerah, FKUB, dan masyarakat) di kota Bandar Lampung. Kasus 

pendirian Vihara Tri Dharma merupakan salah satu contoh adanya sebuah mekanisme 

pengelolaan konflik yang sudah direncanakan oleh pemerintah. Salah satu bagian 

perencanaannya adalah lahirnya PBM nomor 9 dan 8 tahun 2006. Hal ini berarti, pemerintah 

telah jauh hari mempersiapkan penanganan pendirian rumah ibadah. 

PBM ini menjadi pedoman dalam mengelola konflik pendirian rumah ibadah. 

Pengelolaan konflik pendirian rumah ibadah melalui PBM ini tak hanya bersifat struktural, 

melainkan juga bersifat kultural. Secara struktural dibuktikan dari adanya upaya koordinasi 

terstruktur dari aparatur atau pihak-pihak terkait. Adapun secara kultural dibuktikan dari 

adanya upaya pihak terkait dalam menyelesaikan pokok persoalan dengan musyawarah.  

Jika dikaitkan dengan model manajemen konflik Thomas Kilmann, penyelesaian 

konflikVihara Tri Dharma ini ada kemiripannya, yakni konflik yang terjadi cenderung sangat 

natural. Terdapat kelompok yang menolak dan kemudian bersaing, sehingga menyebabkan 

pendirian Vihara ini lamban didirikan. Pemerintah berusaha mengakomodasi sejak awal 

dengan menjalankan apa yang telah dituangkan dalam PBM nomor 9 dan 8/2006. Upaya 

yang dilakukan pemerintah ini dan masyarakat yang peduli adalah bagian dari usaha 

menghindari konflik yang akan merugikan banyak pihak. Pemerintah daerah bersama dengan 

pihak terkait berusaha memadukan segenap kepentingan dengan didasarkan pada data-data, 

peraturan, dan kepentingan pihak-pihak tertentu. Tentu jalan yang ditempuh pemerintah dan 

pihak terkait adalah dengan jalan musyawarah. 

Tentu keefektifan sebuah mekanisme manajemen konflik tidak bisa dibuktikan secara 

umum, melainkan melalui kasus per kasus. Salah satunya adalah kasus pendirian Vihara Tri 

Dharma ini. Sebuah mekanisme manajemen konflik pada kasus tersebut dipahami peneliti 

memiliki keefektifan. Pertama, tidak adanya kekerasan. Kedua, adanya upaya fasilitatif 

melalui musyawarah dari pihak-pihak terkait dan ini merupakan usaha konstruktif. 

Meskipun peneliti memahami kasus ini efektif dalam pengelolaan konfliknya pada 

skala umum, tetap peneliti masih menyangsikan adanya kekurangan atau ketidakefektifan 

dari segi waktu penyelesaian konflik. Seharusnya perolehan waktu penyelesaian konflik pada 



16 
 

kasus ini dapat diselesaikan secara cepat atau tidak mengulur-ulur waktu. Hal ini penting 

karena, adanya rumah ibadah merupakan bagian dari eksistensi dari umat beragama dan itu 

juga merupakan bagian pelayanan yang diberikan oleh negara. Namun peneliti menyadari, 

bahwa konsekuensi dari penyelesaian secara kultural melalui musyawarah atau kompromi 

memerlukan adanya adaptasi terhadap beberapa hal, termasuk di dalamnya adalah persoalan 

waktu. 

 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa, pendirian Vihara Tri Dharma menjadi salah contoh 

kasus dalam memahami mekanisme pengelolaan (manajemen) konflik pendirian rumah 

ibadah di kota Bandar Lampung. Andil pemerintah melalui PBM nomor 9 dan 8 tahun 2006 

merupakan langkah perencanaan dalam mengelola konflik pendirian rumah ibadah secara 

konstuktif dan menuntut kelihaian aparatur daerah dalam menafsirkan aturan dan mengelola 

sumber daya manusia yang terkait. Dalam pengelolaan konflik tersebut, penanganan konflik 

melalui PBM dilakukan secara struktural dan kultural. Secara strukural jelas terlihat pada 

pengorganisasian dari pihak-pihak terkait dalam penyelesaian konflik. Dan secara kultural 

terlihat pada upaya fasilitatif dari pihak-pihak terkait melalui musyarawah dalam 

penyelesaian konflik. 

 

Saran 

Berdasarkan kesimpulan tersebut, penelitian ini menyarankan dua hal: 

1. Musyawarah tetap menjadi pendekatan kultural yang efektif dalam penyelesaian kasus 

pendirian rumah ibadah. 

2. Perlu penambahan poin batasan waktu proses pendirian rumah ibadah di PBM Nomor 9 

dan 8 tahun 2006. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Badan Litbang dan Diklat. 2007. Buku Tanya Jawab Peraturan Bersama Menteri Agama dan 

Menteri Dalam Negeri Nomor 9 dan 8 tahun 2006: Pedoman Pelaksanaan Tugas Kepala 

Daerah/Wakil Kepala Daerah Dalam Pemeliharaan Kerukunan Umat Beragama, 

Pemberdayaan Forum Kerukunan Umat Beragama, dan Pendirian Rumah Ibadah. 

Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama. 

Himes, S., Josep. 1980. Conflict and Conflict Management. Athens: University of Gerogia  

Press.  



17 
 

Isre, Soleh, Moh. 2003. Konflik Etno Religius Indonesia Kontemporer. Jakarta: Badan 

Litbang dan Diklat: Puslitbang Kehidupan Beragama: Bagian Proyek Peningkatan 

Pengkajian Kerukunan Hidup Umat Beragama.  

Johnson, Paul, Doyle. 2008. Contemporary Sociological Theory: An Integrated Multi-Level 

Approach. Chapter14:  Conflict and Competition: Analyctical Theories at the Macro 

Level. New York: Springer Science and Bussines Media. 

Liliweri, Alo. 2005. Prasangka dan Konflik: Komunikasi Lintas Budaya Masyarakat 

Multikultur. Yogyakarta: LKiS.  

Miall, Hugh. 2004. “Conflict Transformation: A Multi-Dimentional Task.” Dalam 

Transforming Ethnopolitical Conflict: A Berghof Handbook, diedit oleh Alex Austin dkk 

(eds).  Wiesbaden: Berghof Research Center For Constructive Conflict Management. 

Nimer, Abu, Mohammed. 2010.  Nirkekerasan dan Bina Damai Dalam Islam: Teori dan 

Praktik. Jakarta: Pustaka Alvabet. 

Ricklefs, C., M. 2008.  Sejarah Indonesia Modern 1200-2008. Edisi keempat. Jakarta: 

Serambi. 

Weissmann, S., Mikael., Swanstrὁm, P., L., Niklas. 2005. Conflict, Conflict Prevention, 

Conflict Management and Beyond: A Conseptual Exploration. Massachusetts Ave. NW: 

Central Asis Caucasus Institute; Silk Road Studies Program – A Joint Translantic 

Research and Policy Center John Hopkins University-SAIS. 

Wijaya, Viona. 2013. “Kajian Kritis Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam 

Negeri Nomor 9 tahun 2006 dan nomor 8 tahun 2006.” Tugas Akhir mahasiswa. 

Bandung: Universitas Padjajaran. 


